
Tensões Mundiais  ‌|  29

Filosofía popular y pensamiento 
crítico en tiempos oscuros

Laura Palma

Lucio F. Oliver Costilla

RESUMEN: América Latina sufre 
actualmente la ofensiva política 
ideológica de fuerzas de extrema derecha 
que buscan imponer un sentido común 
y un conformismo social autoritario 
y reaccionario en la población. En 
este artículo proponemos analizar 
algunos aspectos del pensamiento y de 
la ideología popular, para pensar sus 
relaciones con el dominio y la hegemonía 
política prevalecientes. Lo hacemos 
a la luz de algunas contribuiciones 
teórico metodológicas específicas del 
pensamiento de Antonio Gramsci, que 
consideramos relevantes para pensar 
problemas actuales y las alternativas.

PALABRAS CLAVE: Filosofia popular. 
Concepción del mundo. Sentido común. 
Hegemonia. Antonio Gramsci.

Popular philosophy and critical 
thinking in dark times

Abstract: Latin America is currently 
experiencing the political-ideological 
offensive of far-right forces that seek to 
impose an authoritarian and reactionary 
common sense and social conformism 
on the population. This article aims 
to analyze some aspects of popular 
thought and ideology, to consider 
their relationship with the prevailing 
political domination and hegemony. 
This analysis is conducted in light of 
specific theoretical-methodological 
contributions from the thought of Antonio 
Gramsci, which we consider relevant for 
addressing contemporary problems and 
their alternatives.

Keywords: Popular philosophy. 
Conception of the world. Common 
sense. Hegemony. Antonio Gramsci.

Data de envio: 03/04/2025

Data de aprovação: 30/04/2025

Lucio F. Oliver Costilla

Doctor en Sociología por la UNAM, México. 
Profesor investigador titular C de tiempo 
completo e Investigador III del Sistema 
Nacional de investigadores, adscrito a la 
Facultad de Ciencias Políticas y Sociales 
y al Programa de Posgrado en Estudios 
Latinoamericanos. 
E-mail: oliverlucio@politicas.unam.mx

Laura Palma

Profesora de la Universidad del Este, 
Argentina. Integrante del Grupo de 
Investigación “Las sociedades civiles en la 
crisis estatal de América Latina. Perspectivas 
teóricas y estudios concretos” (FCPyS – 
UNAM), y del Seminario de Estudios “Cultura, 
política y hegemonía en el pensamiento de 
Antonio Gramsci” (FCPyS – UNAM). 
E-mail: laurapalm1512@gmail.com



Laura Palma

Lucio F. Oliver Costilla

30  |  Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025

1 Introducción1

El mundo y América Latina están sufriendo hoy día la ofensiva 
política ideológica de fuerzas de ultraderecha que buscan imponer 
un sentido común y un conformismo social autoritario y reaccio-
nario. El actual impasse de la política latinoamericana evidencia 
un equilibrio de fuerzas en el que las izquierdas y las masas popu-
lares precarizadas abogan por políticas que son resilientes y de 
resistencia más que de ofensiva. Todo indica que la situación de 
las mayorías es hoy de gran perplejidad y distancia ante las que 
podrían ser las mejores acciones colectivas de masas para defen-
der la democracia popular e impedir que los trabajadores se some-
tan a la influencia de las distintas elites del actual orden capitalista 
financiero que buscan reforzar los mitos y fanatismos fascistas, 
racistas, patriarcales, militaristas y religiosos, vehículos de la ofen-
siva reaccionaria nacional e internacional. 

En esta contribución nos proponemos pensar problemáticas 
cotidianas que aún siguen presentes en la vida y acción de las 
masas populares de nuestros países latinoamericanos, muchas 
de ellas no consideradas en la lucha política institucional, por ser 
parte del sustrato de la ideología y la confrontación de proyectos 
de orden de la vida diaria de los trabajadores y de la sociedad civil 
con derechos y libertades. Para ello presentamos a debate y análi-
sis en relación con el objetivo mencionado, algunos elementos del 
pensamiento crítico elaborado por Antonio Gramsci, intelectual 
orgánico de lo que era un país periférico de Europa en los años 
veinte y treinta del siglo anterior.  

Nuestra apreciación es que en las izquierdas latinoamerica-
nas no se ha incorporado, sea en la política, en la teoría o en el 
análisis de la filosofía popular, la riqueza de los aportes de dicho 
pensador, quien en el aislamiento y la soledad de la prisión fascis-
ta renovó el marxismo hace casi un siglo y dio luces sobre nuevos 
caminos y conceptos para leer la realidad y poder hoy superar el 

1	  Este artículo se hizo gracias al apoyo del Programa de Becas Posdoctorales 
de la Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM), de la Dirección 
General de Asuntos del Personal Académico, otorgado durante la estancia 
posdoctoral de la Dra. Laura Palma, en colaboración con el Dr. Lucio Oliver, en 
la Facultad de Ciencias Políticas y Sociales de la UNAM.



Filosofía popular y pensamiento crítico en tiempos oscuros

Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025  ‌|  31

actual equilibrio de fuerzas. Dicho equilibrio constantemente genera 
impasses, la tendencia a repetir viejas políticas y a empoderar cesa-
rismos separados de las masas populares, por más grandiosos que 
sean los dirigentes que encarnan esas figuras cuando pertenecen al 
campo progresista. Gramsci nos heredó importantes enfoques teóri-
cos, criterios analíticos, conceptos histórico sintéticos que elaboró 
durante la intensa lucha política de clases y grupos sociales que se 
vivió en Italia en las cuatro primeras décadas del siglo XX. Fueron 
pensados por él para generar autonomía ideológica popular y auto-
determinación política de los movimientos de masas, de tal manera 
de fortalecer bloques de poder democrático y anticapitalista avan-
zado, comprometidos con una salida política que dé lugar a nuevas 
orientaciones de la sociedad política como de la sociedad civil.

2 Contribuciones de los Cuadernos 10 y 112

En las siguientes líneas, nos abocamos a traer a colación para 
la realidad actual de nuestros países latinoamericanos algunas de 
las contribuciones de los Cuadernos de la cárcel, particularmente 
de los clasificados como 10 y 11, escritos por Antonio Gramsci, en 
donde encontramos claves para entender hoy el papel de la dispu-
ta en torno de la hegemonía y el dominio político e ideológico.

En estos cuadernos, Gramsci reflexiona sobre el peso, el papel 
y la influencia de la ideología, la filosofía, la religión, la política 
y el pensamiento con respecto al dominio ejercido por las clases 
dominantes sobre las masas populares, un aspecto históricamente 
subestimado por las izquierdas y en particular por un pensamiento 
crítico que entiende la política separada de la ideología, pues tien-
de a subvalorar los hechos de la cultura y el pensamiento. Creemos 
que esta orientación sigue estando presente como problema en las 
concepciones de las izquierdas latinoamericanas. Hoy se muestra 
imprescindible, por lo contrario, disputar las concepciones en el 
corazón del pensamiento y la vida popular, en el “sentido común” 
popular, lugar sobre el que avanzan con rapidez las nuevas dere-
chas conservadoras y autoritarias.

2	 Los cuadernos citados, 10, 11 y otros, son parte de la clasificación de la obra de 
Gramsci, Cuadernos de la cárcel, publicados en México por la editorial ERA en 1986. 



Laura Palma

Lucio F. Oliver Costilla

32  |  Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025

En primer lugar, cabe decir que en las luchas sociales y polí-
ticas, y en el transcurrir del debate con pensadores y militantes 
de su época, Gramsci jerarquiza el papel de la cultura, del pensa-
miento, la ideología y del sentir popular como elementos claves 
de la disputa por el consenso y la hegemonía. Y al hacerlo, consi-
deramos que complejiza y completa la concepción de hegemonía 
que ya había abordado relacionada con la problematización del 
Estado integral. 

Por otra parte, podríamos subrayar que Gramsci cuestiona 
la orientación del sector tradicional de las izquierdas críticas de 
aquella época, que ejercían una pedagogía dirigida a la “educa-
ción” abstracta de las masas populares, centrada en la explica-
ción de las grandes construcciones y elaboraciones teóricas, los 
sistemas filosóficos y de pensamiento revolucionario, sin embar-
go, alejadas del pensamiento y el sentir popular. A contramano, 
sostiene Gramsci la actividad de las izquierdas debe partir de la 
consideración de la filosofía popular, de la crítica al sentido común 
vivido, pues allí se asienta la legitimidad del poder y la dominación. 
Gramsci plantea una reorientación de la acción política del pensa-
miento crítico, para poner el acento en las creencias populares. 

Para lo anterior, analiza cómo se presenta el vínculo ideológico 
entre masas obreras y campesinas y clases dirigentes. Y a partir 
de ello estudia la manera en que se conforma el pensamiento de 
los trabajadores, el popular y el campesino, en Italia durante la 
etapa del Estado unificado e independiente del siglo XIX y en las 
primeras décadas del siglo XX. Al realizar este análisis especifica 
la noción general de ideología para ir más allá de la abstracción 
general de ser una conciencia del mundo, y propone las nociones 
de historicismo realista, filosofía popular, “concepción del mundo”, 
“sentido común”, buen sentido, pensamiento crítico y acción, para 
comprender como se comporta el pensamiento popular y hacia 
donde orientar la acción política de las izquierdas.

A seguir presentamos un desarrollo de cómo Gramsci entien-
de las nociones y las relaciones entre historia, filosofía y política, 
como elementos concretos de la disputa en  la sociedad, en vistas 
de generar una dirección crítica popular de la sociedad y el Estado, 
esto es, del Estado en un sentido integral (Oliver, 2021). 



Filosofía popular y pensamiento crítico en tiempos oscuros

Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025  ‌|  33

3 Historia y hegemonía 

En este apartado se consideran algunas concepciones funda-
mentales de Gramsci en el transcurso de su debate con la propues-
ta filosófica e historiográfica de Benedetto Croce, una figura influ-
yente del liberalismo italiano, cuyo pensamiento sobre la expansi-
vidad inevitable de la libertad abstracta como salida política a los 
conflictos de Europa, se propaga en el ambiente político y social de 
ese país en las primeras décadas del siglo XX.

Gramsci emprende un diálogo crítico con la noción de historia 
de Croce y critica la idea de que el progreso histórico de Europa 
que siguió a la Revolución Francesa de 1789 y de Italia después del 
Risorgimento de 1870, fuera producto sobre todo de revoluciones 
pasivas, esto es, de la dirección de las élites en el poder que apoya-
ron la creciente influencia de la noción de libertad, lo que para 
Croce fue suficiente para reformar a las sociedades, sin nuevas 
revoluciones explosivas de masas. 

A partir de su crítica a lo planteado por Croce, Gramsci comple-
jiza la noción de hegemonía, e incorpora los hechos ideológicos, 
que considera centrales en la supremacía histórico-política de 
las clases dominantes y dirigentes en las sociedades contempo-
ráneas. La concepción de la hegemonía ya había sido abordada 
por Gramsci vinculada a la problematización del Estado integral. 
En los cuadernos 10 y 11, dicha noción se completa al considerar 
los hechos de cultura y pensamiento como elementos clave del 
dominio político sobre las masas y como elementos necesarios de 
las luchas sociales por un programa propio  de transformaciones.

El pensamiento de Benedetto Croce se inscribe parcialmente 
en las construcciones teóricas hegelianas, y sus concepciones de 
la historia parten de cierta forma, aun cuando recortadas, de las 
premisas propuestas por Hegel en su trabajo “filosofía de la histo-
ria”, autor que sostiene que el progreso y el cambio en la historia 
y en el pensamiento se producen a través de contradicciones y la 
superación de estas. Croce, en sus escritos Historia de Europa en 
el siglo XIX e Historia de Italia de 1871 a 1915, presenta la histo-
ria como “la historia de la libertad”, pero, contrario a la visión de 
Hegel, la despoja del conflicto y de la lucha. En este sentido, el 
historicismo de Croce constituye,



Laura Palma

Lucio F. Oliver Costilla

34  |  Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025

un sistema mecánico y especulativo de meta-
física, cuyas categorías no podían  abarcar o 
capturar los sucesos concretos de la historia 
real, no sólo por tener un carácter abstracto 
y estático, sino también porque estaban muy 
lejos de cualquier relación con la lucha y la 
acción (Fontana, 2001, p. 65).

Los grandes ausentes en las obras que Croce dedica a la historia 
de Europa e Italia, son los acontecimientos traumáticos en los que 
las masas se involucran y se forman ideológica y políticamente: 
la Revolución Francesa, las guerras napoleónicas, y para el caso 
de la península, las luchas del Resurgimiento. Estas ausencias 
marcan el carácter de la propuesta crociana: su “historia ético-po-
lítico” prescinde del momento, 

en que se elaboran y agrupan las fuerzas en 
contraste, del momento en que un sistema 
ético-político se disuelve y otro se elabora, 
en el que un sistema de relaciones sociales se 
desintegra y decae, y otro surge y se afirma, 
y por el contrario (Croce) asume plácidamen-
te como historia el momento de la expansión 
cultural o ético-político (C.10, parte I, § 9).

La interpretación crociana considera sólo como decisivo un 
momento de la historia, un fragmento, “el momento de la expan-
sión cultural o ético-político”, cuando determinada clase intenta 
que sus concepciones, ideas y cultura sobre la libertad se acepten 
en la sociedad como principios universales ideológicos. El enfo-
que de Croce tiene su fundamento en un periodo de la historia de 
Europa, la etapa que Gramsci llama de revolución-restauración. 
Francia proporcionó al resto de los países europeos el impul-
so necesario para sustituir, sin revolución. los viejos regímenes 
y realizar cambios estructurales. Este proceso, se presentó como 
una “corrosión” reformista que duró hasta 1870, y se caracterizó 
por la ausencia de jacobinismo y por la acción política fisiologis-
ta de los partidos liberales en pos de evitar la reforma agraria y 
la movilización de las masas populares. Logró salvar la posición 
política y económica de las viejas clases feudales, pero las puso en 
segundo plano, esto es, las retiró del poder político y del Estado.



Filosofía popular y pensamiento crítico en tiempos oscuros

Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025  ‌|  35

El momento de la expansión ético-política, sobre el que Croce 
desarrolla su versión de la historia, es propuesta por él como 
fórmula de acción política, es decir es traducido como programa 
político del liberalismo moderado-conservador italiano.

Croce personificaba la conceptualización propia de una clase, 
la débil burguesía liberal italiana, que carecía de la capacidad 
estructural y la voluntad política de incorporar la participación 
y los intereses históricos de las masas populares al proyecto de 
Estado-Nación (Oliver, 2013). La fórmula de Croce del “momen-
to de la expansión cultural o ético política” es por tanto, para 
Gramsci, “una hipóstasis arbitraria y mecánica del momento de la 
“hegemonía” (C.10, Sumario, § 7).

La versión de la historia del intelectual liberal idealista prescin-
de del enfrentamiento de fuerzas, en que “una determinada clase 
logra presentar y hacer aceptar a la sociedad las condiciones de 
su existencia y de su desarrollo de clase como principio universal, 
como concepción del mundo” (C.10, parte I, § 10).

La crítica de Gramsci a la versión crociana de la historia no 
impide una apropiación instrumental de ella ¿Qué significado le 
asigna a la idea de valorar de esa forma la relación del pensamien-
to crítico con la teoría liberal? Propone seguir frente a la filosofía 
de Croce el mismo camino metodológico de Marx frente a la filoso-
fía clásica alemana, especialmente respecto a un concepto central 
desarrollado por esta corriente, la idea de dialéctica. En esta 
dirección el pensamiento crítico, sugiere Gramsci, debe asumir 
la noción de la “historia ético-política” propuesta por Croce, pero 
incorporada de manera crítica, como un elemento parcial acen-
tuado por ideólogos de una visión distinta.

El tema principal que recoge Gramsci del pensamiento crocia-
no es el acento y el lugar privilegiado de estudio y consideración 
respecto a los hechos de la cultura y el pensamiento, que para 
como dijimos arriba, para Gramsci son elementos claves de domi-
nio político y de hegemonía (C.10, parte I, § 12). Por la vía del 
diálogo crítico con su propuesta, propone un concepto novedoso 
respecto a la hegemonía, unida al hecho cultural,



Laura Palma

Lucio F. Oliver Costilla

36  |  Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025

El pensamiento de Croce debe pues, por lo 
menos, ser apreciado como valor instrumen-
tal, y así puede decirse que ha atraído enér-
gicamente la atención sobre la importancia 
de los hechos de cultura y pensamiento en el 
desarrollo de la historia, sobre la función de 
los grandes intelectuales en la vida orgánica 
de la sociedad civil y del Estado, sobre el mo-
mento de la hegemonía y del consenso como 
forma necesaria del bloque histórico concreto 
(C.10, parte I, § 12).

En síntesis, Gramsci, asume instrumentalmente la noción de la 
“historia ético-política”, rechaza su autonomía respecto al movimien-
to histórico de confrontación de fuerzas, y reconstruye su concepto 
de hegemonía unido al hecho cultural, como dirección cultural, ética 
y moral (y política). Puede decirse, escribe Gramsci, que

…no solo la filosofía de la praxis no excluye 
la historia ético-política, sino incluso la fase 
más reciente de desarrollo de ésta consiste 
precisamente en la reivindicación del mo-
mento de la hegemonía como esencial en su 
concepción estatal y en la “valorización” del 
hecho cultural, de la actividad cultural, de un 
frente cultural como necesario junto a aquel-
los meramente económicos y meramente po-
líticos (C.10, parte I, § 7).

4 Política, historia y filosofía

Todavía en la actualidad corrientes de nuestro pensamien-
to marxista piensan a la filosofía como un valor definitivo válido 
en si mismo, para entender la realidad, sin siquiera establecer un 
vínculo con los problemas históricos del presente. Los dirigentes 
sociales buscan aprender problemas abstractos cuando deberían 
reflexionar sobre los asuntos de su época. Incluso un liberal como 
Benedetto Croce consideraba que la verdadera Filosofia era pensar 
los problemas del presente.

Gramsci dedica especial interés en la segunda parte del cuader-
no 10, también en la forma de un debate con Croce, a la tarea de 
descifrar la relación entre conocimiento de la realidad y devenir 
social e histórico, entre teoría y realidad social.



Filosofía popular y pensamiento crítico en tiempos oscuros

Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025  ‌|  37

El problema de la relación entre filosofía e historia fue un tema 
problematizado en la obra de Benedetto Croce. En sus trabajos 
Croce sostiene la importancia del movimiento de la historia para 
comprender la filosofía que ha de predominar en determinada 
época. Pretende asumir el enfoque hegeliano, y remitiéndose al 
pasaje de Hegel que dice que la filosofía “es la hija de su propio 
tiempo, piel de su propio tiempo”, afirma en consecuencia que 
la filosofía de determinada etapa se transforma cuando la propia 
historia lo hace (Piñón, 2002, p. 9). Al respecto comenta, “cambian-
do la historia, la filosofía cambia también; y puesto que la histo-
ria cambia en todo momento, la filosofía es, en todo momento, 
nueva” (Piñón, 2002, p. 9).

Y sin embargo, a pesar de que este autor se proclama “histori-
cista”, la crítica que Gramsci hace a Croce, es que no contempla la 
historia como acción. Croce concebía el conocimiento y la activi-
dad intelectual como conceptos, aislados de las relaciones socia-
les y políticas (Fontana, 2001).

Aunque Croce plantea la identidad entre historia y filosofía, su 
fórmula, menciona Gramsci, aparece mutilada porque no consi-
dera la política, “está mutilada si no llega también a la identidad 
de historia y política” (C.10, parte II, § 2), pues no tiene en cuen-
ta el devenir de la historia misma, la acción política de fuerzas y 
sujetos. Historia y filosofía, si bien están diferenciadas, deben ser 
concebidas como una unidad inseparable, 

Si es necesario, en el perenne fluir de los 
acontecimientos, establecer conceptos, sin 
los cuales la realidad no podría ser compren-
dida, también es preciso, y es incluso impres-
cindible, establecer y recordar que realidad 
en movimiento y concepto de la realidad, si 
lógicamente pueden ser separados, histórica-
mente deben ser concebidos como una uni-
dad inseparable (C.10, parte II, § 1).

Unidad/distinción entre historia, teoría y política, hace referen-
cia a que las relaciones entre ellas son parte del bloque histórico 
que constituye las sociedades modernas, pero también a lleva a su 
distinción pues se trata de elementos diferenciados en la unidad 
social. Gramsci no debate solo con el liberalismo de Croce, también 



Laura Palma

Lucio F. Oliver Costilla

38  |  Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025

critica los enfoques del economicismo y del teoricismo alejados 
de la concreción histórica. Hoy las izquierdas latinoamericanas 
jerarquizamos uno de los elementos de esta ecuación, abandona-
mos la relación de la teoría con la vida práctica, para priorizar a 
ésta como elemento abstracto alejada de la situación real y de los 
problemas actuales de las masas populares, sobre los que cabría 
poner los esfuerzos intelectuales para que las masas reconozcan 
esos problemas y elaboren una visión crítica de los mismos. 

La relación entre política, historia y filosofía en el devenir social 
constituye una unidad inescindible: unidad entre realidad en movi-
miento y concepto de la realidad; entre filosofía, ideología, políti-
ca, concepción del mundo, cultura e historia de las mayorías; entre 
pensamiento y acción.

5 Liberalismo y masas

En el debate teórico actual interesa sobremanera entender el 
significado de la noción de libertad hoy sacralizada como concep-
ción abstracta válida por si misma por las fuerzas de la ultrade-
recha mundial y latinoamericana. Para sus ideólogos, la libertad 
tiene un significado distinto al que le otorgan las grandes masas 
populares: funge como garantía a la gran propiedad de la tier-
ra, a la acumulación de capital, al poder del dinero, el lucro y los 
sectores financieros. Para las masas populares precarizadas, en 
cambio, la libertad se plantea como el derecho a tener derechos, 
a políticas públicas y sociales que les abran el acceso a la salud, 
la educación y la vivienda, a la anulación de las fronteras para los 
desempleados en busca de trabajo, etc. Cuando ambos conceptos 
de libertad se contraponen, la ultraderecha acude a la coerción, al 
autoritarismo fanático y al individualismo extremo mostrando su 
desafección a la verdadera libertad. 

Y en este aspecto la crítica que Gramsci hace a Croce sobre 
su concepción de libertad es muy ilustrativa porque demuestra la 
existencia de un abismo entre la manera en que se difunde la idea 
de libertad por las clases dominantes y la forma en que las masas 
populares hacen suyos esos conceptos. 



Filosofía popular y pensamiento crítico en tiempos oscuros

Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025  ‌|  39

Croce sostenía en sus trabajos que en Italia, en el marco de los 
procesos políticos que desafiaron al orden político tradicional en 
gran parte de Europa, las masas campesinas impulsadas por el 
rumbo revolucionario caminaban naturalmente hacia la asunción 
de las ideas del liberalismo, hacia la adopción de la “filosofía de la 
libertad”.

Pero, ¿realmente las masas estaban asumiendo dicha filosofía? 
De esta pregunta parte Gramsci para analizar cómo se presentaba 
en términos reales y efectivos, en el campo de la vida política, la 
relación entre el partido liberal y las masas campesinas, y de qué 
manera estas últimas habían hecho suyas ciertas ideas-fuerza que 
dicha corriente de pensamiento proponía. Por ello, en el cuaderno 
10 analiza como se presenta dicha relación en el caso concreto de 
Italia, en un tiempo histórico específico.

En el proceso de la unificación e independencia italiana, la 
fuerza conservadora liberal dirigente del proceso de cambio no 
había propiciado ni asumido las aspiraciones fundamentales de 
las masas campesinas, vinculadas el problema del colonialismo 
interno, la propiedad latifundista de la tierra y la democratización 
de su acceso, ni había bregado por una real y efectiva reforma 
agraria que distribuyera la tierra. El partido liberal italiano mantu-
vo al viejo régimen sin grandes “saltos” por el camino del compro-
miso con las antiguas aristocracias, ignorando la movilización de 
las masas campesinas, sin la voluntad política de incorporar sus 
demandas e intereses históricos. 

Si las fuerzas populares habían permanecido al margen en 
el proceso político de conformación del nuevo país, ¿las masas 
campesinas caminaban naturalmente hacia la “filosofía de la 
libertad”, como creía Croce?, ¿de qué manera habían adoptado las 
ideas del liberalismo? La “filosofía de la libertad”, ¿había despla-
zado a la antigua religión católica que se presentaba en las masas 
como cultura, moral y norma de vida? se pregunta Gramsci. Por su 
transformación en fuerza de conservación, la “filosofía de la liber-
tad”, Gramsci sostiene diferenciándose de Croce, había mostrado 
un carácter restringido en términos de “expansividad” entre las 
grandes masas.



Laura Palma

Lucio F. Oliver Costilla

40  |  Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025

¿De qué manera se presentaba la adopción de la filosofía liberal 
entonces? Para Gramsci, en primer lugar, ésta aparecía como una 
“combinación o liga ideológica” entre la vieja religión católica - la 
concepción del mundo predominante entre las masas populares- 
con otros elementos “laicos” propios de la “nueva” fuerza. El vínculo 
real ético-político será, argumenta Gramsci, “no el concepto de 
libertad, sino el concepto de patria y nación. La ´religión´ popular 
que ha sustituido al catolicismo (o mejor en combinación con éste) 
ha sido la del patriotismo y del nacionalismo” (C.10, parte I, §  13).

Así, la conformación del pensamiento popular, en este proceso 
histórico particular, se presenta de manera sincrética, como una 
combinación o liga ideológica con concepciones del mundo naci-
das en épocas pasadas, por ejemplo, con la religión católica. El 
fundamento de esta observación se muestra en la vía por la que el 
liberalismo se expandió en Italia en tiempos de Gramsci, sin parti-
cipación de las masas.

Como elemento a destacar, Gramsci presenta un concepto 
fundamental respecto a la relación entre pensamiento dominante 
y pensamiento popular. Las masas populares en el caso italiano, 
no habían asumido la ideología liberal dominante en su totali-
dad, es decir, el conjunto racional y coherente de su sistema de 
pensamiento, aceptaron sólo algunas de sus ideas-fuerza (como 
sucedió con las nociones de patria y nación), que se tradujeron en 
“sentido común”, y actuaron como componente central del vínculo 
hegemónico.

Por otro lugar, y a partir de un acercamiento positivo a las rela-
ciones entre liberalismo y masas, Gramsci plantea otra problemá-
tica fundamental relacionada a la forma en que las masas popula-
res adoptan o hacen suyas las ideas dominantes. Para Gramsci, las 
masas italianas de su época asumieron la filosofía dominante en 
la forma de fanatismo y superstición, donde el elemento irracional 
jugó un papel importante. Para él, este último es el que tuvo más 
peso en la conformación del pensamiento popular, 

Imagínese, por lo demás, la posición intelec-
tual de un hombre del pueblo; él se ha forma-
do opiniones, convicciones, criterios de dis-
criminación y normas de conducta. Cada de-
fensor de un punto de vista opuesto al suyo, 



Filosofía popular y pensamiento crítico en tiempos oscuros

Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025  ‌|  41

en cuanto que es intelectualmente superior, 
sabe argumentar sus razones mejor que él, 
lo enreda lógicamente, etcétera. ¿Debería por 
ello el hombre del pueblo cambiar sus convic-
ciones, porque en la discusión inmediata no 
sabe hacerse valer? Pero entonces podría su-
cederle tener que cambiar una vez cada día, 
o sea cada vez que encuentre a un adversario 
ideológico intelectualmente superior. ¿En qué 
elementos se basa, pues, su filosofía, y espe-
cialmente su filosofía en la forma que para 
él tiene mayor importancia como norma de 
conducta? El elemento más importante es in-
dudablemente de carácter no racional, de fe. 
¿Pero en quién y en qué cosa? Especialmente 
en el grupo social al cual pertenece en cuan-
to que piensa difusamente como él… (C.11, 
§ 12).

Las masas viven la filosofía como una “fe”, es decir, como una 
creencia. En la díada racionalidad-irracionalidad, es el segundo 
elemento el decisivo, el primero juega un papel, pero subordinado. 
Y cabe destacar que de esta noción deriva una afirmación funda-
mental: el pensamiento popular resiste al argumento racional y 
sistemático, de lógica coherente. En cambio, su basamento prin-
cipal reside en la unidad con el grupo social de pertenencia, en la 
moral y la creencia, y en su calidad en tanto norma de conducta y 
de vida (C.11, § 12 y 13).

Las reflexiones mencionadas, a las que arriba Gramsci en el 
caso concreto de Italia en un tiempo histórico específico y que 
giran en torno al vínculo hegemónico (ético, cultural y político) 
entre las masas y las elites dirigentes y dominantes, nos proporcio-
nan pistas metodológicas para problematizar en la actualidad cuál 
es el vínculo que une consensualmente en términos culturales e 
ideológicos a dirigentes y dirigidos, y también nos arroja aproxi-
maciones respecto a las formas y características del pensamien-
to popular. El pensamiento crítico tiene que saber leer como se 
presenta ese vínculo hegemónico, en cada país y en cada momen-
to.  Aprender a estudiar en la vida de las masas cuales son los 
mitos e ideas que actualmente las llevan a apoyar regímenes de 
ultraderecha.



Laura Palma

Lucio F. Oliver Costilla

42  |  Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025

6 Concepción del mundo popular y sentido común

Otro problema que no ha sido elaborado teóricamente por las 
izquierdas contemporáneas refiere a que la ideología es algo más 
que una conciencia genérica. La gran contribución de Gramsci en 
relación a esto es haber pensado las ideológicas como concep-
ciones del mundo en la vida de las masas, con una función vital 
dirigente de las conductas que rigen el comportamiento social, es 
decir como norma de vida. 

¿Qué es para Gramsci la concepción del mundo de las masas? 
Para este autor el concepto mencionado no es la ideología entendida 
en sentido libresco, si no que se trata de conductas que rigen el 
comportamiento social, se presenta como normas de conducta y 
de vida, y opera como estímulo para la acción. Su punto de partida 
para abordar esta cuestión es la noción de “religión” de Croce,

Aceptada la definición que B. Croce da de la re-
ligión, o sea de una concepción del mundo que 
se ha convertido en norma de vida, puesto que 
norma de vida no se entiende en sentido libres-
co sino realizada en la vida práctica, la mayor 
parte de los hombres son filósofos en cuanto 
operan prácticamente y en su operar práctico 
(en las líneas directivas de su conducta) está 
contenida implícitamente una concepción del 
mundo, una filosofía (C.10, parte II, § 17).

Para Croce, igual que como hoy se entiende en nuestras socie-
dades, la filosofía se circunscribe estrictamente a la actividad 
de individuos especializados. Los filósofos profesionales son los 
destinados a ejercer el quehacer intelectual, capaces de elaborar 
un sistema unitario y racional de pensamiento. Para Gramsci, por 
el contrario, “todos los hombres son filósofos”, esto es convo-
ca explícitamente a poner atención hacia las concepciones del 
mundo de las masas populares. En el Cuaderno 11, aparece la idea 
y conceptualización de una “filosofía popular”, nombrada también 
como “filosofía espontánea”,

Hay que destruir el prejuicio muy difundido de 
que la filosofía es algo muy difícil por el he-
cho de que es la actividad intelectual propia 
de una determinada categoría de científicos 
especialistas o de filósofos profesionales y 
sistemáticos. Por lo tanto, hay que demostrar 



Filosofía popular y pensamiento crítico en tiempos oscuros

Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025  ‌|  43

preliminarmente que todos los hombres son 
“filósofos”, definiendo los límites y las carac-
terísticas de esta “filosofía espontánea”, pro-
pia de “todo el mundo”, esto es, de la filosofía 
que está contenida: 1) en el lenguaje mismo, 
que es un conjunto de nociones y de concep-
tos determinados y no solamente de palabras 
gramaticalmente vacías de contenido; 2) en el 
sentido común y buen sentido; 3) en la religión 
popular y por lo tanto en todo el sistema de 
creencias, supersticiones, opiniones, modos 
de ver y actuar que se revelan en aquello que 
generalmente se llama “folklore” (C.11, § 13).

Gramsci sostiene que la actividad del pensamiento crítico, debe 
tener como objetivo la autocrítica de las propias masas al sentido 
común popular. Sin descuidar la crítica a la filosofía de los intelec-
tuales profesionales, considera que no se debe poner el acento en el 
juicio a los sistemas de las filosofías tradicionales y de la alta cultu-
ra, pues estos son desconocidos para la multitud y no tienen efica-
cia directa en los modos de pensar y de actuar de las masas (C.11, 
§ 13). Una filosofía popular debe construirse a partir de la crítica del 
pensamiento de las masas, conectada a la vida práctica e implícita 
en ella, pues allí se asienta la dominación y la hegemonía. Al respec-
to recuperamos lo planteado por Gramsci en sus escritos sobre el 
texto Ensayo Popular, obra del marxista ruso Nicolás Bujarin, un 
trabajo destinado a popularizar el materialismo histórico,

Un trabajo como el Ensayo Popular, destinado 
esencialmente a una comunidad de lectores 
que no son intelectuales de profesión, habría 
debido tomar como punto de partida el aná-
lisis crítico de la filosofía del sentido común, 
que es la “filosofía de los no filósofos”, o sea 
la concepción del mundo absorbida acrítica-
mente por los diversos ambientes sociales y 
culturales en lo que se desarrolla la individua-
lidad moral del hombre medio. (…) El Ensayo 
Popular se equivoca al partir (implícitamente) 
del presupuesto de que a esta elaboración de 
una filosofía original de las masas populares se 
oponen los grandes sistemas de filosofías tra-
dicionales y la religión del alto clero. O sea las 
concepciones del mundo de los intelectuales 
y de la alta cultura. En realidad estos sistemas 
son desconocidos para la multitud y no tienen 



Laura Palma

Lucio F. Oliver Costilla

44  |  Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025

eficacia directa en su modo de pensar y de ac-
tuar. (…) Ciertamente no se quiere decir que 
haya que descuidar las críticas a las filosofías 
sistemáticas de los intelectuales. Cuando, indi-
vidualmente, un elemento de las masas supera 
críticamente el sentido común, acepta, por es-
te mismo hecho, una filosofía nueva…(…) Sin 
embargo, el punto de partida deber ser siem-
pre el sentido común, que espontáneamente 
es la filosofía de las multitudes… (C.11, § 13).

La importancia del planteamiento anterior de Gramsci para la 
actualidad del pensamiento crítico es que con esta nueva concepción 
de ideología como concepción del mundo, la actividad de los intelec-
tuales populares debe orientarse a innovar y hacer crítica del pensa-
miento real de las masas, conectada con la vida práctica e implícita 
en ella; debe partir de la crítica al “sentido común” (C.11, § 12).

7 Filosofía popular y filosofía de la praxis

En el primero de sus cuadernos (C.1, § 44), Gramsci parte de 
la noción de un Estado integral respecto del cual la dominación 
política en la sociedades europeas occidentales se realiza como 
hegemonía política en la sociedad, no sólo a través de las institu-
ciones, las leyes, los programas de gobierno y las decisiones buro-
crático administrativas, sino también como influencia de grupos 
privados en las organizaciones ideológico-políticas de la sociedad 
(los medios de comunicación, la iglesia, la escuela, etc.), esto es, 
como una compleja política de dirección institucional y legal en la 
sociedad civil organizada, que acompaña al dominio, la coerción 
y el consenso respecto de las determinaciones estatales. Ya en los 
cuadernos 10 y 11, Gramsci dilucida mayormente esta idea y esta-
blece una ampliación de esta concepción, en términos de entender 
que la política es también cultura y pensamiento de masas, y en 
esa calidad complejiza la relación Estado-Sociedad civil.

Queremos remarcar que para Gramsci la filosofía popular ha 
sido un componente de la supremacía de la clase dominante bajo 
el capitalismo y el Estado moderno en la medida en que ha fungido 
como vehículo de la universalización y legitimación del poder y las 
instituciones, así como de la afirmación de un modo productivo. 



Filosofía popular y pensamiento crítico en tiempos oscuros

Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025  ‌|  45

En la actualidad de América Latina el problema tanto para los 
intelectuales comprometidos como para los movimientos socia-
les es cómo transformar el sentido común dominante en un buen 
sentido crítico vinculado a la experiencia práctica de las masas. 
Para Gramsci la política emancipadora de las fuerzas democráti-
cas y críticas del capitalismo requiere concretar la transformación 
en una reforma intelectual y moral en la sociedad, que constituya 
un nuevo piso de la disputa por la hegemonía.

Una política emancipadora conlleva un cuestionamiento al 
“sentido común” diverso y heterogéneo de la sociedad, de tal 
manera que plantee un movimiento de cambio en las formas de 
pensar de las grandes mayorías de trabajadores de las ciudades y 
el campo. Se trata de buscar que éstas mismas puedan ponderar 
su pensamiento y acción recuperando el “buen sentido” que está 
en los aspectos racionales e históricos de su experiencia práctica, 
y de esa manera construyan sus propias concepciones críticas con 
las cuales puedan superar su situación de subalternidad.

Para Gramsci la lucha no es sólo entre políticas de partido, sea 
en ámbitos institucionales o en la sociedad civil, sino que se orien-
ta a la transformación crítica del pensamiento de las masas, lo 
que enriquece su acción política-cultural como movimiento social 
(Gramsci, 2000, C. 11, § 12, nota IV). Con ello se da lugar a una 
concepción de la política que involucra una prolongada lucha 
de posiciones en la sociedad y en el Estado, dirigida a lograr una 
autonomía ideológica y política de las mayorías.

A partir de lo anterior, Gramsci elabora nuevas nociones políti-
cas que no eran parte constitutiva de su pensamiento y que puden 
enriquecer la perspectiva de las izquierdas contemporáneas, podría 
incorporarse en su acervo programático de lucha: el concepto de 
“voluntad colectiva nacional popular” y el de “hegemonía civil”, 
que constituirán nuevos ejes de la reflexión de Gramsci enfocados 
en la realidad de la vida popular y que este autor presenta en los 
parágrafos primero y séptimo del Cuaderno 13 (§ 1, 7).

El concepto de “hegemonía civil” esta unido a las reflexiones de 
Gramsci respecto al peso, el papel y la influencia de la ideología, la 
filosofía y el pensamiento popular con respecto al dominio y a la 
necesidad de una reforma moral e intelectual en la lucha política 



Laura Palma

Lucio F. Oliver Costilla

46  |  Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025

por la hegemonía. Esta reforma se dirige al conjunto de las masas 
populares, y en este sentido Gramsci pone en el centro la creación 
de una “voluntad colectiva nacional y popular”, y con ello busca 
amplíar el sujeto protagonista de la hegemonía, que ya no es sólo 
la clase obrera sino una fuerza colectiva de masas.

La política actual en nuestros países se sustenta en una sepa-
ración entre dirigentes y masas y en el hecho de que la voluntad 
de las masas está disgregada y es subalterna a las elites domi-
nantes. El problema está en cómo transformar esa situación en 
una concepción unitaria y crítica de la acción, lo cual no será solo 
resultado de una pedagogía política si no de la autorreflexión 
colectiva de las masas sobre su experiencia, sus propios límites 
y su insuficiente autonomía para pensar los proyectos en dispu-
ta. Tal como elaboró Gramsci, esa autorreflexión colectiva de las 
masas es el punto de partida para un pensamiento crítico. Para 
ello, plantea la necesidad de un momento de catarsis en la expe-
riencia política de las masas, 

Se puede ampliar el término de “catarsis” pa-
ra indicar el paso del momento meramente 
económico (o egoísta-pasional) al momento 
ético-político, o sea la elaboración superior 
de la estructura en superestructura en la con-
ciencia de los hombres. Esto significa tam-
bién el paso de lo “objetivo a lo subjetivo” y 
de la “necesidad de la libertad”. La estructura, 
de fuerza exterior que aplasta al hombre, lo 
asimila a sí, lo hace pasivo, se transforma en 
medio de libertad, en instrumento para crear 
una nueva forma ético política, en origen de 
nuevas iniciativas. La fijación del momento 
“catártico” se convierte así, me parece en el 
punto de partida para toda la filosofía de la 
praxis; el proceso catártico coincide con la 
cadena de síntesis que son resultado del de-
sarrollo dialéctico (Cuaderno 10, Parte II, § 6).

8 Individuos masa y pertenencia ideológica

Un aspecto de la política actual que crea gran perplejidad es la 
orientación política de individuos que pertenecen a los sectores 
populares, pero que adscriben a formas de pensamiento y a orien-
taciones políticas vinculadas a las ultraderechas conservadoras 



Filosofía popular y pensamiento crítico en tiempos oscuros

Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025  ‌|  47

que encuentran los culpables de la crisis en los sectores más 
discriminados de la sociedad, migrantes, negros, mujeres, indíge-
nas, desempleados, etc. ¿Cómo entender hoy el apoyo popular a 
los proyectos de las ultraderechas en el contexto del predominio 
de las políticas neoliberales, de individualismo extremo y de justi-
ficación de la desigualdad?

La pertenencia a una fuerza política y social no es exclusiva-
mente por razones económicas. Aunque los líderes que encabe-
zan estas fuerzas imponen políticas que empobrecen a sus propios 
seguidores, hay que considerar el papel que juegan las concepcio-
nes del mundo, los valores, modos de sentir y pensar que vinculan 
y le dan sentido de pertenencia a las personas y los unen a diver-
sos grupos sociales que logran constituir fuerzas estructuradas y 
atractivas en la sociedad. Gramsci reflexiona sobre el papel de la 
pertenencia social de los individuos a partir del concepto de indivi-
duos masa en el que se subraya que las personas están sometidas 
a mundos ideológicos y políticos con poder y peso en la sociedad.

Para Gramsci individuos “masa”, refiere a que las personas 
son parte de multitudes que comparten modos de pensar y actuar 
relacionados con los distintos agrupamientos sociales. Eso para 
Gramsci da lugar al conformismo social con las orientaciones 
políticas hegemónicas, que, si bien se asienta en las relaciones 
sociales económicas, conlleva afinidades histórico-culturales y 
de orientaciones ideológico políticas. Y cuando la concepción del 
mundo a que se adhieren los individuos no es crítica y coheren-
te, éstos pertenecen simultáneamente a distintos conformismos 
sociales normalmente subalternos a la hegemonía prevaleciente. 
El conformismo social puede ser subordinado y pasivo o, cuando 
es crítico, ser unitario y coherente, autónomo y autoconsciente, 
por ello la pregunta al respecto es: ¿de qué tipo histórico es el 
conformismo de que se hace parte?, 

Cuando la concepción del mundo no es críti-
ca y coherente, sino ocasional y disgregada, 
se pertenece simultáneamente a una multipli-
cidad de hombres-masa, la propia personali-
dad se compone de modo bizarro… Criticar 
la propia concepción del mundo significa por 
tanto hacerla unitaria y coherente y elevarla 
hasta el punto en que se identifique con el 



Laura Palma

Lucio F. Oliver Costilla

48  |  Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025

pensamiento mundial más progresista… El 
inicio de la elaboración crítica es la concien-
cia de aquello que se es realmente, esto es, un 
“conócete a ti mismo” como producto del pro-
ceso histórico hasta ahora desplegado que ha 
dejado en ti mismo una infinidad de rasgos sin 
el beneficio de inventario (C. 11, § 12, Nota I).

Gramsci argumenta que todos los hombres y mujeres tienen su 
propia concepción del mundo y rigen su acción con orientaciones 
de sentido común que pueden ser tanto racionales como irraciona-
les, bizarras y contradictorias, normalmente incoherentes, incons-
tantes, disgregadas, las cuales difieren de las de los pensadores 
dedicados a la filosofía pues el pensamiento de las mayorías no 
se fundamenta en un orden intelectual riguroso, como sucede con 
las elaboraciones de los filósofos de profesión. Gramsci destaca 
que la filosofía popular está en el lenguaje, en la opinión corriente, 
en la religión y en las creencias populares, con sus supersticiones, 
opiniones, modos de sentir, pensar, ver y operar. Es la cotidianidad 
del sentido común existente lo que constituye la base de las accio-
nes vitales políticas de las masas.

Gramsci hace notar que las concepciones del mundo y las 
normas de conducta que rigen la acción no son de por sí críticas, 
ni se fundamentan en la elaboración filosófica de una conciencia 
de las contradicciones sociales del momento histórico. Las masas 
populares participan de una concepción del mundo impuesta 
mecánicamente por diversos ambientes, con influencias nacio-
nales como internacionales. Por ello para él realizar la crítica es 
elaborar la concepción del mundo de manera propia buscando 
una autonomía de pensamiento, para participar activamente en 
la historia mundial y ya no aceptar pasivamente de fuera, de los 
ámbitos dominantes, la influencia sobre la propia personalidad 
(Cuaderno 11, Parágrafo 12). Cuando eso acontece se produce 
una articulación y una unidad de concepciones de buen sentido 
de las masas que converge con los planteamientos elaborados 
por la teoría social histórica crítica más avanzada, aunque difiera 
en términos de grado, rigurosidad teórica y lógica con la filoso-
fía. Para Gramsci por la vía de una acción cultural política críti-
ca se puede conformar un nuevo bloque histórico que enlace a 



Filosofía popular y pensamiento crítico en tiempos oscuros

Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025  ‌|  49

las masas populares con los intelectuales orgánicos, los técnicos 
y dirigentes histórico-políticos, en un proceso de elevación ideo-
lógico-política de aquellas y de reelaboración teórica histórica de 
estos, sobre los problemas de la sociedad.

Gramsci indica la necesidad de establecer una coherencia 
analítica entre la propia concepción del mundo de las masas y los 
problemas planteados por la realidad, problemas siempre determi-
nados y originales. Para él, son las masas populares las que deter-
minan con su acción cuales son los principales problemas a resol-
ver y por ello enfatiza la importancia de valorarlos críticamente. 
Considera que los movimientos sociales, los partidos históricos 
y los intelectuales orgánicos de las masas deben intervenir en la 
transformación de las concepciones y voluntades, como el lugar 
en el que nace la autonomía histórica y se afirma la autodetermi-
nación política.

Asimismo, Gramsci señala la necesidad de transformar la filo-
sofía popular en un movimiento crítico de masas, y en ese sentido 
destaca el papel de los intelectuales orgánicos de los trabajado-
res y campesinos en términos de lograr la hegemonía, esto es la 
unidad de teoría y práctica,

En este punto se pone el problema funda-
mental de toda concepción del mundo, de 
toda filosofía, que pase a ser un movimien-
to cultural, una “religión”, una “fe”, esto es, 
que hubiese producido una actividad práctica 
y una voluntad y en ésta ya esté contenida 
como “premisa” teórica implícita… Esto es, el 
problema de conservar la unidad ideológica 
en todo el bloque social que precisamente 
aquella determinada ideología ha encemen-
tado y unificado (C. 11, § 12).

Gramsci identifica esta acción política a partir de que los inte-
lectuales se asuman como un elemento orgánico de la masa, es 
decir, que elaboren y hagan coherentes los principios y proble-
mas que estas masas plantean a partir de su actividad práctica. 
Ello lleva a que la teoría crítica se convierta en histórica, es decir, 
se constituya en una concepción intelectualmente viva en las 
luchas sociales. Para ello, la noción de Gramsci de intelectuales 
se amplía a los millones de organizadores y políticos populares, 



Laura Palma

Lucio F. Oliver Costilla

50  |  Tensões Mundiais, Fortaleza, v. 21, n. 46/47, p. 29-50, 2025

en la búsqueda de que la actividad social en curso se entrelace 
con una teoría innovadora y contribuya a un progreso intelectual 
de la masa.

Señala Gramsci, sin embargo, que “autoconciencia crítica” 
significa que una masa para convertirse en independiente tiene 
que organizarse y no hay organización sin intelectuales, organiza-
dores y dirigentes, lo cual -aclara- no significa fortalecer un estrato 
de personas especializadas en la elaboración conceptual y filosó-
fica, sino en generar una nueva dialéctica intelectuales-masa en 
que se va ampliando y complejizando el estrato de intelectuales en 
interacción con un movimiento análogo de una masa que se alza 
a niveles superiores de cultura y de influencia social. Gramsci ve la 
necesidad de que la formación de dirigentes proceda por medio de 
la pedagogía de la repetición para inducir planteamientos críticos 
en la vida de las masas y en segundo lugar, para elevar intelec-
tualmente a amplios estratos populares. Pero Gramsci no hace una 
recomendación instrumental al servicio de cualquier ideología que 
quiera asentarse en las masas, sea por fanatismo o por autorita-
rismo, sino que está considerando aquella ideología que sea parte 
de la experiencia, que contemple la vida, los modos de pensar y la 
acción de las masas. 

REFERÊNCIAS
FONTANA, Benedetto. El intelectual cosmopolita Gramsci sobre Croce. In: 
Cinta moebio: Revista de Epistemología de Ciencias Sociales, Chile, n. 10, 
p. 64-74, 2001.

GRAMSCI, Antonio. Cuadernos de la cárcel: Cuadernos 1,10,11 y 13. 
México: Ediciones Era, 1986.

OLIVER, Lucio (Coord). Problemas teóricos del Estado integral en 
América Latina. Fuerzas en tensión y crisis. México: UNAM, 2021.

OLIVER, Lucio (Coord). Gramsci la otra política. Descifrando y 
debatiendo los cuadernos de la cárcel. México: Itaca, 2013.

PIÑÓN GAYTÁN, Francisco. Historia y filosofía en Benedetto Croce. In: 
Signos Filosóficos, CDMX, México, Universidad Autónoma Metropolitana 
– Unidad Iztapalapa, n. 7, ene./jun. 2002, p. 11-23. 


