
1 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

 
Colonialismo linguístico, epistemicídio e relações étnico-raciais: a 

marginalização das línguas indígenas e africanas 
 

 
ARTIGO 
 

 Flávio Rosário (Flaró) i 
Universidade Federal do Paraná, Curitiba, PR, Brasil 

Elenilton Vieira Godoyii 
Universidade Federal do Paraná, Curitiba, PR, Brasil 

 
Resumo 
Este trabalho discute como práticas herdadas do colonialismo linguístico e do 
epistemicídio permanecem nas exigências dos programas de pós-graduação no 
Brasil. Tem como objetivo compreender como essa ausência de reconhecimento 
das línguas e saberes marginalizados ainda sustenta estruturas coloniais que 
silenciam vozes e formas dissidentes da lógica dominante. O estudo tem caráter 
qualitativo e se apoia em referenciais decoloniais. Foram analisados documentos 
institucionais ligados à proficiência linguística e também colhidos relatos de ex-
estudantes da Universidade Federal do Paraná e da Universidade de São Paulo. 
A análise documental revela a centralidade de línguas de colonizadores como 
critérios de proficiência, enquanto línguas de povos marginalizados seguem 
ignoradas. Essa exclusão afeta estudantes indígenas, quilombolas, negros e 
migrantes africanos, cujas línguas e formas de conhecimento continuam à 
margem da legitimidade acadêmica. Os resultados indicam que as línguas 
coloniais seguem sendo tratadas como centrais para a legitimação acadêmica. Já 
as línguas indígenas e africanas, por outro lado, continuam fora do 
reconhecimento acadêmica, o que mostra como critérios aparentemente neutros 
reforçam estruturas coloniais, apagando saberes ancestrais. Conclui-se que 
reconhecer línguas indígenas e africanas nas avaliações de suficiência é um 
passo fundamental para a construção de uma universidade plural, justa e 
comprometida com a diversidade epistêmica. 
Palavras-chave: Línguas Esquecidas. Vozes Silenciadas. Saberes Outros. 
Exclusão. 
 

Linguistic colonialism, epistemicide and ethno-racial relations: the 
marginalization of Indigenous and African languages 

 
Abstract 
This paper discusses how practices inherited from linguistic colonialism and 
epistemicide persist in the requirements of graduate programs in Brazil. It aims to 
understand how the lack of recognition of marginalized languages and knowledge 
continues to sustain colonial structures that silence voices and forms of thought 
that diverge from the dominant logic. The study is qualitative in nature and draws 
on decolonial frameworks. Institutional documents related to language proficiency 
were analyzed, and testimonies from former students of the Federal University of 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.47149/pemo.v6.e16083&domain=pdf&date_stamp=2023-05-19


2 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

Paraná and the University of São Paulo were also collected. The document 
analysis reveals the centrality of colonizer languages as proficiency criteria, while 
the languages of marginalized peoples remain ignored. As a result, this exclusion 
affects Indigenous, quilombola, Black, and African migrant students, whose 
languages and knowledge systems continue to be placed on the margins of 
academic legitimacy. The findings indicate that colonial languages continue to be 
treated as central to academic validation, whereas Indigenous and African 
languages remain unrecognized. This demonstrates how seemingly neutral criteria 
reinforce colonial structures and contribute to the erasure of ancestral knowledge. 
It is concluded that recognizing Indigenous and African languages in proficiency 
assessments is a crucial step toward building a more plural, just university 
committed to epistemic diversity. 
Keywords: Forgotten Languages. Silenced Voices. Other Knowledges. Exclusion. 

 

1  Introdução 

 

Há um incômodo persistente, difícil de nomear, mas impossível de ignorar, quando 

se observa de perto o funcionamento das pós-graduações no Brasil. Este artigo parte 

justamente dessa inquietação: a forma como certas línguas, em especial as indígenas e 

africanas, simplesmente não aparecem ou sequer são consideradas, como se jamais 

tivessem existido dentro dos muros da academia. Trata-se, claro, de um silêncio 

institucional que não é neutro. Pelo contrário, esse apagamento cotidiano, quase sempre 

naturalizado, tem implicações profundas. Ele denuncia uma exclusão que remonta a uma 

longa história de marginalização de formas de pensamento alheias aos moldes que a 

universidade insiste em chamar de universais. Talvez por isso essa exclusão linguística e 

epistêmica persista de forma tão velada quanto eficaz. 

Nosso esforço busca compreender como essa ausência de reconhecimento das 

línguas e saberes marginalizados ainda sustenta estruturas coloniais que silenciam vozes 

e formas dissidentes da lógica dominante. Partimos da hipótese de que os critérios 

linguísticos adotados nesses espaços, baseados fortemente em uma matriz eurocêntrica, 

não apenas tornam invisíveis idiomas de origem ancestral, mas também reforçam, de 

maneira sutil e persistente, a desvalorização das epistemologias que os sustentam. Diante 

das contradições aqui expostas, este texto se organiza em três momentos, cada um deles 

pensado como parte de uma denúncia e, ao mesmo tempo, de uma proposta de ruptura. 



3 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

No primeiro, intitulado As línguas que contam e as que continuam invisíveis: 

como a pós-graduação decide o que é saber, buscamos refletir sobre como a imposição 

de línguas coloniais na pós-graduação opera como um mecanismo que define o que é 

reconhecido como conhecimento legítimo, aprofundando a marginalização de saberes 

ancestrais e de epistemologias não ocidentais. No segundo momento, Vozes silenciadas: 

experiências de estudantes indígenas, quilombolas e africanos na pós-graduação, 

damos visibilidade às narrativas e vivências desses sujeitos, que cotidianamente 

enfrentam o apagamento linguístico e epistêmico dentro dos espaços acadêmicos. Por 

fim, no terceiro, Por uma universidade plural: caminhos para reconhecer outras 

línguas e outros saberes, apontamos possibilidades de transformação, refletindo sobre 

práticas, políticas e propostas que possam contribuir para a construção de uma 

universidade efetivamente plural, anticolonial e comprometida com a valorização das 

línguas e dos saberes historicamente subalternizados. 

Antes de avançar para os três momentos que compõem este texto, é importante 

reafirmar que a educação é um processo de humanização que se desenvolve em conjunto, 

no cerne da sociedade. Esse processo envolve valores e formas de convivência que têm 

origem na trajetória social e histórica compartilhada, compondo a cultura — isto é, os 

modos de existir, sentir, acreditar e usufruir dos bens e conquistas produzidos 

coletivamente. Como destacam Silvas e Giovedi (2022), em contextos democráticos é 

possível identificar espaços destinados ao diálogo, à pluralidade de ideias e às diversas 

formas de organização social, inclusive aquelas que desafiam a ordem vigente e propõem 

transformações.  

No entanto, tal potencial democrático da educação contrasta com a realidade 

excludente que ainda marca os espaços de produção científica e de pós-graduação no 

Brasil, majoritariamente moldados por lógicas coloniais. Isso se reflete não só no conteúdo 

que se ensina ou nas teorias que se lê, mas também nas línguas que a academia escolhe 

reconhecer como legítimas. Basta olhar para os editais de seleção e os critérios de 

proficiência linguística exigidos: inglês, francês, espanhol, alemão… As línguas indígenas 



4 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

e africanas, mesmo com toda sua riqueza histórica e cultural, seguem ausentes, como se 

não fossem capazes de expressar ciência ou pensamento acadêmico. 

Essa escolha não é neutra. Pelo contrário, ela carrega as marcas de um 

colonialismo linguístico que insiste em sobreviver dentro da universidade, apagando 

saberes e formas de existência que não se encaixam no modelo europeu de produção de 

conhecimento. O que está em jogo aqui não é apenas uma exigência burocrática ou 

técnica, mas uma política de silenciamento. Quando a universidade diz que só certas 

línguas "contam", ela também está dizendo que só certos modos de pensar e de existir 

têm valor. 

Não é difícil perceber como essa exigência da chamada “prova de suficiência” em 

línguas estrangeiras se naturalizou nos programas de pós-graduação. Está lá, como se 

fosse uma condição neutra, técnica, incontestável. Mas a pergunta é simples: neutra para 

quem? E a serviço de quem? Essa exigência tem raízes nos anos 1970, quando a CAPES 

iniciou a reorganização da pós-graduação no país sob o discurso da internacionalização. 

Na prática, consolidou-se uma hierarquia linguística: de um lado, inglês, francês e 

espanhol como passaportes acadêmicos; do outro, as línguas indígenas e africanas 

relegadas à invisibilidade. Trata-se de um filtro racial, social e epistemológico. Uma 

herança colonial travestida de norma técnica. 

Mesmo com a Constituição de 1988 afirmando a igualdade de direitos (Art. 5º) e a 

proteção das culturas indígenas e afro-brasileiras (Art. 215), o sistema acadêmico ainda 

exclui suas línguas da produção científica. Em outras palavras, mantém-se com um 

sistema acadêmico que exclui as línguas desses povos da produção científica. Preserva-

se a cultura, mas nega-se sua capacidade de produzir conhecimento. 

Não dá para fugir do fato de que essa exigência opera como um filtro racial, social 

e linguístico. Quem teve acesso, desde cedo, a cursos de inglês ou francês? Quem pode 

pagar? E quem não pôde sequer escolher aprender antes de ter que sobreviver? Isso não 

é só uma barreira acadêmica, é uma barreira de classe, de raça, de território. É nesse 

ponto que precisamos fazer um movimento de ruptura, de questionamento profundo. A 

obrigatoriedade da proficiência em línguas coloniais não é uma medida neutra. Ao 



5 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

contrário, ela revela um mecanismo sofisticado de violência simbólica que segue operando 

na manutenção do epistemicídio – termo que, nas palavras de Santos (2010)1, traduz o 

apagamento sistemático dos saberes, das práticas e das linguagens dos povos 

subalternizados pela lógica colonial.  

E não é de hoje que essa denúncia é feita; ela já se evidenciava, sobretudo, em 

meados do século XX, quando Fanon (2008, p. 50) afirmava que “falar uma língua é 

assumir um mundo, uma cultura”. Ao destacar isso, Fanon (2008) nos alertava que a língua 

não é apenas uma ferramenta de comunicação, mas também é uma arma. No entanto, ao 

exigir que alguém demonstre domínio da língua do outro, a universidade reafirma, 

constantemente, a existência de uma hierarquia, na qual o saber precisa passar pelo crivo 

do colonizador para ser validado. 

Nesse sentido, quando pensamos na realidade de estudantes negros, indígenas 

e migrantes africanos que ingressam na pós-graduação no Brasil, fica evidente o quanto 

esse modelo reforça barreiras estruturais. Afinal, de que democracia falamos quando o 

acesso à produção científica continua condicionado ao domínio de línguas que 

historicamente foram instrumentos de dominação e apagamento cultural? 

Por isso, este artigo é, antes de tudo, um grito. Um grito contra essa lógica que, 

disfarçada de neutralidade acadêmica, segue marginalizando nossas línguas, nossos 

saberes e, consequentemente, nossas próprias existências dentro da universidade. Assim, 

propõe um olhar crítico sobre esse cenário, a partir de uma abordagem qualitativa, com 

análise de documentos institucionais e escuta de estudantes indígenas, quilombolas e 

africanos.  

 

2  Metodologia 

Este estudo seguiu uma abordagem qualitativa, orientada por perspectivas críticas 

e decoloniais, considerando que o tema exige sensibilidade para captar experiências, 

percepções e significados atribuídos pelos sujeitos envolvidos. O objetivo principal não foi 

                                                      
1 O reconhecimento da contribuição intelectual deste autor não implica anuência com práticas de assédio, 
que repudiamos em todas as suas formas. 



6 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

quantificar dados, mas compreender os sentidos que estudantes indígenas, quilombolas 

e africanos atribuem às suas vivências em programas de pós-graduação, especialmente 

no que se refere à exclusão de suas línguas de origem. 

 A pesquisa foi conduzida em duas frentes complementares. A primeira consistiu em 

uma análise documental sistemática de editais, regulamentos e normativas de diferentes 

programas de pós-graduação de universidades públicas brasileiras, com ênfase na 

Universidade Federal do Paraná (UFPR) e na Universidade de São Paulo (USP). Foram 

considerados documentos publicados entre 2019 e 2024, disponíveis nos sites 

institucionais, para identificar os critérios de proficiência linguística exigidos e as línguas 

reconhecidas como requisito. 

A segunda frente envolveu a geração de dados a partir da escuta direta de três 

estudantes pertencentes aos grupos indígenas, quilombolas e africanos, que foram 

selecionados por indicação de redes acadêmicas e contatos institucionais, garantindo 

diversidade em termos de curso e ano de ingresso. As entrevistas foram semiestruturadas, 

conduzidas em formato remoto via Google Meet, com duração média de 40 minutos cada, 

foram gravadas e posteriormente transcritas para análise. Além disso, conversas informais 

complementares permitiram aprofundar o entendimento sobre estratégias de 

enfrentamento e percepções sobre o lugar de suas línguas e saberes no ambiente 

acadêmico. 

A análise dos dados seguiu os princípios da análise de conteúdo temática (Bardin, 

1995), permitindo a identificação de categorias emergentes relacionadas à exclusão 

linguística, às estratégias de resistência e à reprodução de hierarquias na academia. Todo 

o processo dialogou com referenciais teóricos da decolonialidade, do racismo epistêmico 

e das relações étnico-raciais na educação superior. 

 Seguindo os princípios éticos da pesquisa acadêmica, todos os participantes 

tiveram sua identidade preservada, participaram de forma voluntária e assinaram o termo 

de consentimento informado, garantindo confidencialidade e respeito à autonomia dos 

sujeitos. 



7 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

3 As línguas que contam e as que continuam invisíveis: como a pós-graduação 

decide o que é saber  

 

Quando olhamos com atenção os editais e regulamentos dos programas de pós-

graduação em várias universidades brasileiras, é difícil não notar algo que se repete: o 

teste obrigatório de línguas europeias, como inglês, francês, espanhol ou alemão, aparece 

como uma exigência quase indiscutível para quem quer entrar e continuar nesses cursos. 

Essa regra é geralmente defendida com o argumento da internacionalização e da busca 

por qualidade acadêmica. Mas o que quase nunca se discute é que essa exigência 

também carrega, de forma velada, os traços de uma lógica colonial que ainda persiste 

dentro da universidade. 

A imposição de um único modelo de produção de conhecimento, centrado na 

racionalidade ocidental, não apenas exclui outras formas de saber, mas também define 

quais línguas são consideradas legítimas no espaço acadêmico. Como afirma Boaventura 

de Sousa Santos:  

Confronta a monocultura da ciência moderna com uma ecologia de saberes. É 
uma ecologia, porque se baseia no reconhecimento da pluralidade de 
conhecimentos heterogêneos (sendo um deles a ciência moderna) e em 
interações sustentáveis e dinâmicas entre eles sem comprometer a sua 
autonomia. A ecologia de saberes baseia-se na ideia de que o conhecimento é 
interconhecimento (Santos, 2010, p. 22-23). 
 

Essa perspectiva ajuda a compreender como a escolha das línguas que “contam” 

dentro das instituições acadêmicas não é uma decisão neutra, mas profundamente 

atravessada por relações de poder e colonialidade. Enquanto línguas africanas e 

indígenas carregam consigo modos complexos de ver e viver o mundo, seguem sendo 

invisibilizadas em processos seletivos, normativas curriculares e publicações científicas. 

Essa exclusão linguística revela, na verdade, um projeto político de silenciamento 

epistêmico que privilegia saberes do Norte global, deixando à margem outras formas 

legítimas de existência e pensamento. 

Para entender melhor como essa lógica de exclusão acontece na prática, é 

fundamental observar os editais dos programas de pós-graduação de várias universidades 



8 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

brasileiras. Esses documentos mostram que a exigência de testes de proficiência em 

línguas estrangeiras é uma regra constante, principalmente para idiomas europeus, como 

inglês, francês e outros. 

O quadro a seguir traz um levantamento dessas exigências, indicando quais 

línguas são cobradas, os tipos de testes aceitos e as condições para comprovar a 

proficiência. É importante destacar que línguas indígenas e africanas não aparecem como 

opções oficiais, o que reforça o caráter excludente e colonial dessas políticas linguísticas. 

 

Tabela 1 – Exigências Reais de Proficiência em Língua Estrangeira (UFPR e USP/2019-2024) 
 

Universidade Programa de 

Pós-Graduação 

Línguas 
Exigidas 

Critérios 
(exames 
aceitos e 
prazos) 

Observações 

UFPR2 Diversos PPGs Inglês, 
Espanhol, 
Francês 
(geralmente 
apenas 
idiomas 
europeus) 

Certificados 
emitidos por: 
Núcleo de 
Concursos da 
UFPR, 
programas 
CAPES ou 
outras 
instituições 
reconhecidas. 

Línguas indígenas e 
africanas não são aceitas; 
critérios vagos. 

FEUSP 
(USP)3 

Educação (mestrado, 
doutorado) 

Inglês, 
Francês, 
Espanhol, 
Alemão, 
Italiano 

Mestrado: 1 
língua; 
Doutorado: 2 
línguas; 
certificados 
com validade 
de até 5 anos 
(externos) ou 3 
anos (internos); 
nota mínima 
B1. 

Apenas línguas europeias; 
prazo de 12 meses após 
ingresso. 

                                                      
2 UFPR - Universidade Federal do Paraná 
3 FEUSP - Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo 



9 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

ECA-USP 
4(USP) 

Todas as áreas da ECA Inglês, 
Espanhol, 
Francês, 
Italiano, 
Alemão 

Mestrado: 1 
língua; 
Doutorado: 2 
línguas; 
certificados de 
instituições 
reconhecidas. 

Exigência comum a todos 
os cursos; inclui 
proficiência em português 
para estrangeiros. 

IP-USP5 Psicologia Social 
(mestrado/doutorado) 

Inglês 
(obrigatório); 2ª 
língua: francês, 
italiano, 
espanhol ou 
alemão 

Mestrado: 
inglês 
intermediário. 
Doutorado: 
inglês 
avançado ou 
duas línguas. 
Aceita provas 
internas ou 
certificados 
reconhecidos. 

Centralidade do inglês; 
segunda língua é 
secundária. 

Fonte:  Elaborado pelos autores (2025). 

 

Ao compilar os dados do quadro acima, não ficamos surpresos. O padrão se 

repete: inglês, francês, espanhol e alemão, sempre as mesmas línguas, sempre as 

mesmas portas de entrada. Mas foi ao organizar essas informações em conjunto, lado a 

lado, que nos demos conta de algo que incomoda ainda mais. Não é só a ausência de 

línguas africanas ou indígenas nos editais — é a naturalidade, como mencionamos 

anteriormente, com que essa ausência é tratada, como se fosse óbvia, esperada, 

indiscutível, normalizada.  

Essa constatação nos levou a pensar em como a exigência de proficiência 

funciona, na prática, como um filtro de pertencimento. Não se trata apenas de avaliar se 

alguém consegue ler um artigo em inglês ou outra língua. Trata-se de um marcador 

simbólico: quem fala essas línguas domina certo universo cultural que a universidade 

considera válido. Quem não fala, ou fala outras línguas, línguas que não cabem no edital, 

simplesmente não entra. 

E é aqui que percebemos o problema mais fundo. As regras parecem neutras, 

mas carregam escolhas políticas. Há quem diga que é preciso seguir padrões 

                                                      
4 ECA-USP - Escola de Comunicações e Artes da Universidade de São Paulo 
5 IP-USP - Instituto de Psicologia da Universidade de São Paulo 



10 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

internacionais. Mas quem define esses padrões? E o que eles excluem, silenciosamente, 

no processo? O que fica explícito, ao fim, é que o critério linguístico não serve apenas para 

selecionar candidatos, todavia organiza também quais formas de saber podem ou não 

circular no espaço acadêmico. E isso, sinceramente, precisa ser discutido com mais 

coragem e enfrentamento.  

Nesse sentido, é fundamental refletir sobre os mecanismos que legitimam 

algumas línguas em detrimento de outras no campo do conhecimento científico. 

A decisão sobre quais línguas são reconhecidas como legítimas para produzir e 

expressar conhecimento no espaço acadêmico está intimamente ligada ao que 

Nascimento (2019) define como racismo linguístico. Para ele, esse fenômeno se refere à 

desvalorização de línguas e formas de expressão associadas a povos historicamente 

marginalizados. Como o próprio autor argumenta:  

 

Uma vez que admitimos que o racismo está na estrutura das coisas, precisamos 
admitir que a língua é uma posição nessa estrutura. Em minha hipótese principal 
aqui, entendo que o racismo é produzido nas condições históricas, econômicas, 
culturais e políticas, e nelas se firma, mas é a partir da língua que ele materializa 
suas formas de dominação (Nascimento, 2019, p. 19). 
 

 

Essa reflexão evidencia como a imposição de determinadas línguas no campo 

educacional e científico está atravessada por lógicas coloniais que, ao eleger idiomas 

europeus como legítimos, silenciam saberes e epistemologias enraizadas em outras 

matrizes culturais. 

Nesse sentido, torna-se fundamental considerar as implicações dessa escolha 

linguística na produção e no reconhecimento do conhecimento. Thiong’o (2021) chama 

atenção para algo simples, mas profundo: a língua que a gente fala também mostra como 

a gente vê o mundo. Quando a universidade deixa de lado as línguas africanas ou 

indígenas, ela acaba ignorando também os modos de vida, as histórias e os 

conhecimentos que vêm junto com elas. Mesmo que isso não seja dito abertamente, a 

consequência é que esses saberes vão sendo apagados aos poucos. Essa discussão se 



11 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

conecta diretamente com a crítica de Mignolo (2005) ao apagamento epistêmico 

promovido pela colonialidade, especialmente no campo da linguagem e da memória. 

Como afirma Mignolo (2005, p. 37-38), a colonialidade operou por meio de vozes 

“escutadas ou apagadas”, histórias “contadas de um só lado” e memórias “suprimidas”, 

evidenciando um processo que também pode ser compreendido como racismo linguístico, 

ao deslegitimar as línguas e formas de expressão dos povos colonizados. Por isso, quando 

os editais listam apenas línguas europeias nas provas de suficiência, silenciam-se, 

implicitamente, outras possibilidades de conhecimento. A justificativa da 

“internacionalização” muitas vezes serve como um véu técnico para camuflar 

desigualdades históricas e políticas. 

Além disso, a obrigatoriedade de dominar as línguas do colonizador, portanto, não 

é apenas uma exigência funcional: é uma reafirmação da hierarquia entre os saberes. 

Nesse sentido, a política linguística das pós-graduações brasileiras reforça a 

subalternização dos estudantes indígenas, negros, quilombolas e migrantes africanos, que 

frequentemente têm trajetórias marcadas por exclusões educacionais e ausência de 

acesso ao ensino formal de idiomas europeus. 

A proposta desta seção, portanto, é desnaturalizar esse cenário. Ao observar os 

documentos institucionais com atenção, torna-se possível identificar os mecanismos por 

meio dos quais a universidade decide o que é saber legítimo – e, mais ainda, quem pode 

produzi-lo. Como bem diria Freire (2013, p. 70), “Já agora ninguém educa ninguém, como 

tampouco ninguém se educa a si mesmo: os homens se educam em comunhão, 

mediatizados pelo mundo”. Mas qual mundo está sendo mediado quando só algumas 

línguas têm valor? 

 

4 Vozes silenciadas: experiências de estudantes indígenas, quilombolas e africanos 

na pós-graduação 

 

Quando olhamos para a trajetória dos estudantes indígenas, quilombolas e 

africanos na pós-graduação no Brasil, evidencia-se o quanto as desigualdades raciais 



12 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

ainda pesam nesse espaço. Mesmo com políticas que tentam promover a diversidade e 

ações afirmativas, muitos desses estudantes continuam tendo suas vozes ignoradas e 

seus saberes desconsiderados. O racismo, seja aberto ou disfarçado, está presente em 

várias etapas, desde a seleção até o dia a dia das orientações. Além das dificuldades 

práticas e materiais que comprometem a permanência de estudantes negros e indígenas 

nas universidades, existe uma dimensão mais sutil, porém igualmente violenta: a exclusão 

simbólica dos seus saberes. Essa forma de violência epistêmica se expressa na 

desvalorização dos conhecimentos ancestrais e tradicionais, frequentemente rotulados 

como “não científicos”. Como observa Carneiro (2023), essa exclusão também atinge a 

subjetividade dos sujeitos racializados: 

 

O desprezo pela vida intelectual reflete a internalização da ideia de estar fora de 
lugar: é como assumir a atitude da raposa diante das uvas que estão fora do seu 
alcance e, com desdém, declarar: ‘Elas estão verdes’, justamente para aplacar o 
sentimento de inadequação, de não pertencimento a um espaço ao qual o nosso 
acesso é viabilizado quase exclusivamente para sermos objeto de pesquisa 
daqueles que seriam dotados, pela natureza, da capacidade de ‘conhecer’ e, 
sobretudo de explicar (p. 109).  
 

 

Com isso, essa reflexão está ancorada no conceito de epistemicídio, que Carneiro 

(2023) utiliza para denunciar como o racismo opera também através da negação da 

capacidade intelectual da população negra e da hierarquização dos saberes, mantendo a 

lógica colonial no espaço acadêmico. 

Nesse contexto, torna-se fundamental reafirmar a importância do reconhecimento 

das diferentes matrizes de conhecimento e da legitimidade dos saberes historicamente 

silenciados. Como enfatiza Munanga (2004, p. 7), “a igualdade supõe também o respeito 

do indivíduo naquilo que tem de único, como a diversidade étnica e cultural e o 

reconhecimento do direito que tem toda pessoa e toda cultura de cultivar sua 

especificidade”. Ao defender a importância do respeito à diversidade, o autor mostra que 

só será possível enfrentar o epistemicídio quando diferentes formas de pensar e conhecer 

forem realmente valorizadas, sobretudo aquelas que nascem das vivências de povos 

negros e indígenas, muitas vezes deixadas de lado nos currículos das universidades. 



13 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

Fanon (2008), por sua vez, ao analisar os efeitos psicológicos do colonialismo, nos 

alerta para a forma como o sujeito negro ou colonizado é constantemente pressionado a 

negar sua origem para ser aceito no espaço dominante. No contexto da pós-graduação, 

isso se traduz em uma exigência implícita de "neutralidade acadêmica", que deslegitima o 

conhecimento situado, as experiências de dor e resistência, e o direito de pensar a partir 

de outras cosmologias. A voz desses estudantes não é apenas ignorada; é 

frequentemente moldada, silenciada ou cooptada para caber nos moldes da ciência 

ocidental. Essa violência epistêmica impede a universidade de cumprir o papel plural e 

democrático que diz defender. 

As vozes dos estudantes entrevistados revelam que o racismo linguístico e 

epistêmico continua operando com força nos espaços da pós-graduação. Um estudante 

indígena do povo Xukuru relata que foi desencorajada a escrever sua dissertação em sua 

língua materna: “Disseram que, se eu escrevesse em minha língua, ninguém ia entender; 

além disso, disseram que isso não é científico”. Outro estudante quilombola do interior da 

Bahia contou que seu projeto de pesquisa, baseado em saberes orais da sua comunidade, 

em que citava falas dos(as) mais velhos(as), foi, na maioria das vezes, rejeitado por não 

conter referências teóricas suficientes de forma científica: “Parece que o que eu 

aprendi com meus mais velhos não serve para a universidade”. E um estudante africano 

da Guiné-Bissau expressou o sentimento de estar sempre deslocado:  

 
“O que me deixou bastante preocupado é que, recentemente, fiz um artigo e 
submeti à publicação. Coloquei o resumo em língua brasileira e, depois, na minha 
língua materna – neste caso, a língua guineense. Devolveram-me o artigo e me 
pediram para incluir uma das línguas estrangeiras modernas. Por exemplo, tenho 
que escolher entre inglês, francês ou espanhol. Isso me deixou triste e me 
pergunto: será que a minha língua não é considerada estrangeira ou, 
principalmente, não é considerada moderna? Em outro caso, na entrega da minha 
dissertação de mestrado à biblioteca de pós-graduação, aconteceu um 
estranhamento simplesmente pelo fato de eu ter colocado o resumo da dissertação 
em três línguas: primeiro, língua brasileira; segundo, língua guineense; e terceiro, 
língua inglesa. Pediram-me para colocar a língua inglesa na segunda posição”. 
  

 

Esses relatos confirmam o que Frantz Fanon (2008, p. 34) descreve: 

 



14 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

Todo povo colonizado – isto é, todo povo no seio do qual nasceu um complexo de 
inferioridade devido ao sepultamento de sua originalidade cultural – toma posição 
diante da linguagem da nação civilizadora, isto é, da cultura metropolitana. Quanto 
mais assimilar os valores culturais da metrópole, mais o colonizado escapará da 
sua selva. Quanto mais ele rejeitar sua negridão, seu mato, mais branco será.  
 

 

Isso vai ao encontro do que Munanga (2019) aponta ao denunciar a estrutura 

eurocêntrica da universidade brasileira, marcada pela exclusão dos saberes e identidades 

negras. Segundo o autor, há uma postura histórica de invisibilização da desigualdade 

racial por parte das instituições acadêmicas, ou seja, da “[…] universidade e da sociedade 

de um modo geral para com a situação de desigualdade social e racial vivida 

historicamente pelo segmento negro da população brasileira” (p. 127). O trecho evidencia 

que a universidade brasileira historicamente invisibiliza a desigualdade racial, reforçando 

a urgência de descolonizar o saber e valorizar os saberes afro-brasileiros. 

 

5 Por uma universidade plural: caminhos para reconhecer outras línguas e outros 

saberes 

 

A universidade brasileira continua funcionando com base em estruturas coloniais 

que desvalorizam e excluem saberes e línguas que não têm origem europeia. Assim 

sendo, repensar as políticas linguísticas na pós-graduação não é apenas necessário, é 

algo fundamental para promover uma mudança real e profunda. 

No entanto, reconhecer línguas indígenas e africanas nos processos de 

proficiência não é apenas uma questão de inclusão linguística, mas um passo fundamental 

para enfrentar o racismo epistêmico que ainda estrutura a produção de conhecimento nas 

universidades. Tal negligência revela um apagamento sistemático das vozes africanas e 

indígenas, especialmente num contexto em que estudantes estrangeiros continuam 

enfrentando barreiras linguísticas invisíveis nas instituições brasileiras.  

As universidades no Brasil ainda deixam de lado muitas línguas faladas nos países 

africanos de língua portuguesa. Essa exclusão é particularmente grave quando 

consideramos os estudantes que vêm desses países estudar aqui por meio de acordos 



15 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

como o Programa de Estudantes-Convênio de Pós-Graduação (PEC-PG) e o Grupo de 

Cooperação Internacional de Universidades Brasileiras (GCUB), principalmente 

estudantes dos países da Comunidade dos Países de Língua Portuguesa (CPLP). Em 

Angola, por exemplo, muita gente fala kimbundu, umbundu ou kikongo no dia a dia. Em 

Moçambique, é comum ouvir changana, macua, sena, entre outras. Já na Guiné-Bissau, 

a língua franca (guineense) está por toda parte, junto com línguas como o balanta, 

mandinga, fula e bijagó... Cabo Verde tem a sua língua franca, com inúmeras variações 

regionais, e em São Tomé e Príncipe ainda se fala forro, angolar e lung’ie... Nas 

universidades, quando certas línguas deixam de ser reconhecidas, não se trata apenas de 

uma questão linguística. Junto com elas, acabam sendo deixadas de lado histórias, modos 

de viver e jeitos diferentes de entender o mundo. Valorizar essas formas de expressão é 

acolher também outros modos de pensar, ensinar e aprender, indo muito além de um 

simples gesto de respeito. 

Mesmo com tantos discursos sobre inclusão e diversidade, estudantes vindos de 

contextos africanos e indígenas continuam sendo atravessados por exigências que 

desconsideram suas realidades. Entre essas barreiras invisíveis, está a obrigatoriedade 

de dominar idiomas como o inglês ou o francês, enquanto suas próprias línguas, que 

carregam memórias e vivências, seguem desvalorizadas. 

Essas práticas, disfarçadas de neutralidade acadêmica, acabam reafirmando uma 

lógica que exclui saberes que não se expressam pelas línguas do colonizador. E assim, 

contraditoriamente, o que se anuncia como inclusão termina por reforçar a exclusão. 

Algumas experiências isoladas já mostram que mudanças são possíveis. 

Universidades que aceitam produções acadêmicas em línguas indígenas, ou que criam 

programas específicos de formação linguística para estudantes de comunidades 

tradicionais, apontam caminhos importantes. Além disso, o fortalecimento de ações 

afirmativas e o debate sobre decolonialidade têm contribuído para ampliar essa discussão. 

Romper com o colonialismo linguístico não significa apenas incluir novas línguas 

por uma questão simbólica. Significa abrir espaço real para outras epistemologias, outras 



16 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

formas de construir, validar e compartilhar conhecimento. Como lembra Ngũgĩ wa Thiong’o 

(2021): 

A linguagem, qualquer língua, tem um caráter duplo: é ao mesmo tempo um meio 
de comunicação e um veículo de cultura. [...] A língua enquanto cultura é o banco 
de memória coletiva da experiência de um povo na história. A cultura é quase 
indistinguível da linguagem que possibilita o desenvolvimento, a articulação e a 
transmissão de uma geração para a outra (p. 64-67). 

 

Podemos tirar algumas ilações da citação acima de Thiong’o (2021) de que a 

linguagem é mais do que um simples meio de comunicação; ela também molda 

profundamente o pensamento e a percepção do mundo. Nesse sentido, não apenas 

descrevemos a realidade com palavras, mas também a compreendemos segundo as 

estruturas linguísticas que nos são impostas, o que evidencia o poder do colonialismo 

linguístico em reconfigurar consciências. 

Esse entendimento se alinha à análise desenvolvida por Frantz Fanon (2008), 

segundo a qual o ato de falar a língua do colonizador implica interiorizar sua cultura, seus 

valores e sua lógica: “Falar é existir absolutamente para o outro. [...] Falar uma língua é 

assumir um mundo, uma cultura” (p. 33-50). 

Uma universidade que defende o respeito à diversidade linguística não pode mais 

operar como uma instituição que transforma tudo em português, inglês, francês ou 

espanhol. Se quiser de fato ser internacional, precisa dar o próximo passo: escutar, 

valorizar e incorporar as línguas e saberes daqueles que historicamente foram silenciados, 

não como concessão simbólica, mas como compromisso político e epistemológico com a 

justiça cognitiva.  

 

6 Considerações finais 

As reflexões desenvolvidas ao longo deste trabalho revelam que o colonialismo 

linguístico permanece ativo nas estruturas da educação superior brasileira, especialmente 

na pós-graduação. No subcapítulo “As línguas que contam e as que continuam invisíveis”, 

foi possível perceber como as políticas de proficiência e os critérios de validação 

acadêmica ainda reproduzem lógicas coloniais, que elegem algumas línguas como 



17 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

legítimas e relegam outras ao esquecimento. Isso não apenas empobrece a diversidade 

linguística, como também limita o próprio horizonte do saber ao definir o conhecimento a 

partir de filtros eurocêntricos. 

No subcapítulo “Vozes silenciadas”, os relatos e experiências de estudantes 

indígenas, quilombolas e africanos escancaram a realidade de exclusão que atravessa 

esses sujeitos nas universidades. As barreiras linguísticas, muitas vezes naturalizadas, 

revelam que não se trata apenas de uma questão técnica ou de política educacional, mas 

de um sistema mais profundo que continua operando pela negação do outro. Como nos 

alerta Nascimento (2024, p. 60), “o racismo linguístico se desenvolve através das amarras 

que a língua faz ao se utilizar do racismo para ser forjada enquanto língua pelos 

colonizadores”, criando uma hierarquia simbólica em que algumas línguas são tratadas 

como superiores e outras como inexistentes ou indesejáveis. 

Por fim, ao propor “uma universidade plural”, apontamos que o reconhecimento 

das línguas indígenas e africanas não deve ser encarado como concessão, mas como 

reparação histórica e compromisso ético com a justiça cognitiva. Como afirma Munanga 

(2004, p. 5), a lógica racializada que moldou as ciências modernas foi muito mais 

doutrinária do que científica, servindo para legitimar desigualdades e exclusões. Superar 

essa lógica exige não apenas aceitar a diversidade, mas reconstruir as bases do que 

consideramos conhecimento. Nesse sentido, abrir espaço para outras línguas é também 

abrir espaço para outras formas de pensar, sentir e viver o mundo, e isso é, sobretudo, 

uma escolha política. 

 

Referências 
 
BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. Tradução de Luís Antero Reta e Augusto 
Pinheiro. Lisboa: Edições 70, 1995. ISBN 972-44-0898-1. 
 
CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: a construção do outro como não-ser como 
fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023. (Edição baseada na tese defendida em 
2005). 
 



18 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. 
Prefácio de Lewis R. Gordon. Salvador: EDUFBA, 2008. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 1. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2013. 
 
MIGNOLO, Walter D. A colonialidade de cabo a rabo: o hemisfério ocidental no horizonte 
conceitual da modernidade. In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: 
eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: 
CLACSO, 2005. p. 25–85. (Colección Sur Sur). 
 
MUNANGA, Kabengele. Negritude: usos e sentidos. 4. ed. Belo Horizonte: Autêntica 
Editora, 2019. Disponível em: https://proximolivro.net/negritude-usos-e-sentidos-nova-
edicao/4123. Acesso em: 19 jul. 2025. 
 
MUNANGA, Kabengele. Uma abordagem conceitual das noções de raça, racismo, 
identidade e etnia. In: PROGRAMA DE EDUCAÇÃO SOBRE O NEGRO NA 
SOCIEDADE BRASILEIRA. Cadernos PENESB, n. 5. Niterói: Universidade Federal 
Fluminense/EDUFF, 2004. 
 
NASCIMENTO, Gabriel. Racismo e linguagem: estratégias de professores negros no 
ensino de língua inglesa. São Paulo: Pimenta Cultural, 2024. 
 
NASCIMENTO, Gabriel. Racismo linguístico: os subterrâneos da linguagem e do 
racismo. Belo Horizonte: [s.n.], 2019. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. A universidade no século XXI: para uma reforma 
democrática e emancipatória da universidade. 3. ed. São Paulo: Cortez, 2010. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: das linhas globais a 
uma ecologia de saberes. In: SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula 
(orgs.). Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010. p. 23–72. 
 
SILVAS, Itamar Mendes da; GIOVEDI, Valter Martins. A regressividade democrática da 
BNCC. Revista Brasileira de Política e Administração da Educação, v. 38, n. 1, 
e114107, 2022. 
 
THIONG’O, Ngũgĩ wa. Descolonização mental: a política da língua na literatura africana. 
Tradução de Carlos R. Rocha (Fuca). Diáspora Africana: Editora Filhos da África, 2021. 1. 
ed. 231 p. 

 
 
 

https://proximolivro.net/negritude-usos-e-sentidos-nova-edicao/4123
https://proximolivro.net/negritude-usos-e-sentidos-nova-edicao/4123


19 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16083, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16083 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

i Flávio Rosário (Flaró), ORCID: https://orcid.org/0009-0009-8808-1709   

Universidade Federal do Paraná 
Bacharel em Humanidades e licenciado em Pedagogia pela Universidade da Integração 
Internacionalda Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB). Mestre e doutorando em Educação pelo Programa 
de Pós-Graduação em Educação (PPGE) da Universidade Federal do Paraná (UPFR). 
Contribuição de autoria: Conceituação e primeira redação.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/6706263044409881. 
E-mail: flaviorosario11@gmail.com 

 

 

ii Elenilton Vieira Godoy, ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8081-5813    

Universidade Federal do Paraná 
Doutor em Educação pela Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo. Docente do 
Departamento de Matemática, do Programa de Pós-Graduação em Educação em Ciências e 
Matemática e do Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Federal do Paraná.  
Contribuição de autoria: Conceituação e primeira redação.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/8519404619037270. 
E-mail: elenilton@ufpr.br 

 
Editora responsável: Genifer Andrade 

   
 

Especialista ad hoc: Giovana Alexandra Stevanato e Rogério de Almeida. 
 
 
 
 
Como citar este artigo (ABNT): 
ROSÁRIO, Flávio.; GODOY, Elenilton Vieira. Colonialismo linguístico, epistemicídio e 
relações étnico-raciais: a marginalização das línguas indígenas e africanas. Rev. Pemo, 
Fortaleza, v. 8, e16083, 2026. Disponível em: 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo/article/view/16083  
 
 
 

Recebido em 1 de agosto de 2025. 
Aceito em 8 de setembro de 2025. 

Publicado em 13 de janeiro de 2026. 

                                                      

https://orcid.org/0009-0009-8808-1709
https://orcid.org/0000-0001-8081-5813
mailto:elenilton@ufpr.br
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo/article/view/16083



