
1 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

 
Capoeira Angola no Grupo Iuna: conhecimento ancestral africano e formas de relação 

contracolonial1 
 

 
ARTIGO 
 

Edson Moreira - Mestre Primoi 
Grupo Iuna de Capoeira Angola, Belo Horizonte, MG, Brasil 

Ana Corina Salas Corrêaii 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, Brasil 

Alice Pessanha Souza de Oliveiraiii 
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, Brasil 

Cassia Rita Fariasiv 
Grupo Iuna de Capoeira Angola, Belo Horizonte, MG, Brasil 

 
Resumo 
Neste artigo, discutimos o conhecimento ancestral africano e formas de relação 
contracoloniais a partir da experiência do Grupo Iuna de Capoeira Angola. 
Partimos da ideia de que esta escola preserva a ancestralidade africana na 
pesquisa e no ensino da Capoeira Angola. Em diálogo com a filosofia latino-
americana contemporânea, abordamos os sentidos e a dinâmica do Grupo Iuna, 
a Capoeira Angola como saber ancestral africano, os impactos do epistemicídio 
em sua compreensão, a noção de corpo como território e a capoeira como 
potência de aquilombamento. Traçamos uma analogia entre a dinâmica de defesa 
e ataque própria da técnica de luta africana e a relação escuta-fala. Trata-se de 
uma escrita narrativa sustentada por uma pesquisa que acontece no movimento 
do corpo e no exercício da oralidade. A questão central que orienta este trabalho 
é: como o conhecimento ancestral africano cultivado no Iuna ensina a conviver, 
promovendo um modo contracolonial de ser? 
Palavras-chave: Ancestralidade. Capoeira. Colonialismo. Corpo. Quilombos. 
 

 

Capoeira Angola at Grupo Iuna: African Ancestral Knowledge and Counter-
Colonial Relations 

 
 

Abstract 
In this article, we discuss African ancestral knowledge and counter-colonial forms 
of relationship based on the experience of the Grupo Iuna de Capoeira Angola. We 
start from the idea that this school preserves African ancestry in the research and 
teaching of Capoeira Angola. In dialogue with contemporary Latin American 
philosophy, we address the meanings and dynamics of Grupo Iuna, Capoeira 
Angola as African ancestral knowledge, the impacts of epistemicide on its 

                                                      
1O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001. 

 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.47149/pemo.v6.e16054&domain=pdf&date_stamp=2023-05-19


2 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

understanding, the notion of the body as territory, and Capoeira as a force for 
quilombagem. We draw an analogy between the attack-defense dynamics inherent 
to the African fighting technique and the listen-speak relationship. This is a 
narrative writing supported by research that occurs through bodily movement and 
the exercise of orality. The central question guiding this work is: how does the 
African ancestral knowledge cultivated at Iuna teach co-living, promoting a 
counter-colonial way of being? 
Keywords: Ancestrality; Capoeira; Colonialism; Body; Quilombos (Maroons). 

 
1  Introdução 

 

O Grupo Iuna de Capoeira Angola iniciou suas atividades em fevereiro de 1983. 

Sua ata de fundação foi registrada em cartório em 1989. É o primeiro grupo de Capoeira 

Angola de Belo Horizonte. O grupo é coordenado por Cássia Rita de Faria Silva e por 

Edson Moreira da Silva, conhecido como Mestre Primo. Sua missão é promover e valorizar 

a Capoeira Angola como patrimônio cultural (Grupo Iuna de Capoeira Angola, 2023). Para 

isso, desenvolve treinos abertos para  pessoas de todas as idades, rodas de capoeira e 

rodas de conversa, nas quais se articulam a pesquisa e o ensino do conhecimento 

ancestral africano presente na capoeira. Além de preservar e difundir esse conhecimento, 

a escola também promove atividades formativas complementares. 

Cássia dedica-se há mais de 20 anos à gestão de recursos, ao cuidado das crianças 

e famílias do Iuna e à criação de redes de apoio para a sustentabilidade da comunidade. 

Mestre Primo, cuja vida é indissociável da capoeira, atua há mais de 40 anos em sua 

pesquisa e ensino, sendo reconhecido em 2022 com o título de Doutor por Notório Saber 

pela Universidade Federal de Minas Gerais. 

Este artigo surge neste contexto de dedicação à Capoeira Angola, buscando 

analisar e tornar públicas dimensões do conhecimento ancestral africano cultivado nesta 

escola, com o objetivo de pensar uma experiência contracolonial (Santos, 2022). Trata-se 

de uma pesquisa que se faz “suando”, pela incorporação e repetição da técnica de luta 

africana própria da Capoeira Angola, no cultivo de uma cultura anterior e resistente à 

colonização.  



3 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

A escrita é narrativa e criada em colaboração com Mestre Primo e Cássia Farias no 

Grupo Iuna, em que saberes emergem da corpo-oralidade (Nascimento, 2020), 

entrelaçando movimento do corpo e palavra. 

 Organizamos esta escrita em quatro seções: Introdução, Metodologia, Resultados 

e Discussão e Considerações Finais. Em Resultados e Discussão, apresentamos três 

momentos: “Na linha do acolhimento”: formas de aquilombar-se, partimos da ideia de que 

o Grupo Iuna é um quilombo; Capoeira Angola: conhecimento ancestral africano, 

abordando a Capoeira Angola como saber ancestral e alguns dos impactos do 

epistemicídio; e em Ensinamentos da técnica: na defesa e na escuta está o ouro?, 

pensamos a técnica de luta africana, estabelecendo um paralelo entre defesa/escuta e 

ataque/fala, problematizando a sobrevalorização da fala/ataque na sociedade ocidental. 

Nossa hipótese é que a incorporação dessa técnica e o fortalecimento da defesa/escuta, 

como praticado no Grupo Iuna, constituem chave para cultivar relações contracoloniais. 

 

2  Metodologia 

 

A palavra “método” vem do grego meta, mais além, e hodos, caminho. Na Grécia 

Antiga, era compreendida principalmente como pesquisa (Dechile, 2025). Apenas na 

modernidade ganha o sentido de caminho seguro para alcançar a verdade (Lalande, 

2013). Com Descartes e Bacon, essa concepção se fortalece e se consolida como método 

científico, estruturado em etapas e voltado à busca da verdade (Kohan, 2021). Esse 

modelo se difunde globalmente como via legítima e universal para a produção de saberes, 

impondo-se sobre outras formas de conhecer. 

Walter Kohan (2021), ao abordar o problema do método na educação, questiona a 

ideia de um caminho único para acessar conhecimentos certos e reivindica a compressão 

do método como formas de caminhar, abertas às possibilidades e feitas no próprio 

caminho, o que denomina método pedagógico. 

Em diálogo com essa perspectiva e com a etimologia da palavra, compreendemos 

que pensar o método é responder pelo caminho que escolhemos seguir. A pesquisa no 



4 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

Grupo Iuna, sob orientação do Mestre Primo e da qual emerge este artigo, ocorre pelo 

corpo e a oralidade, revisitando e estudando sistematicamente a técnica de luta africana 

que possibilita o jogo da capoeira.  Trata-se de uma pesquisa viva e contínua, que busca 

aprofundar a compreensão do conhecimento ancestral africano preservado na Capoeira 

Angola.  

Este caminho de pesquisa e ensino marcado pela corpo-oralidade, conforme o 

filósofo Wanderson Flor do Nascimento (2020, p. 86), é atravessado por dois aspectos 

fundamentais: a “movimentação relacional”, que estabelece proximidade entre quem fala 

e quem escuta, e a experiência, que faz o vivido alimentar de sentido o que se fala-escuta. 

Assim, vai se integrando a memória da pesquisa desenvolvida nesta escola, no diálogo 

permanente estabelecido a partir da experiência corporal dos treinos. 

Como destaca Flor do Nascimento em diálogo com Hampaté Bâ (2010), trata-se de 

uma cultura viva, de um processo de conhecimento “radicalmente distinto do 

distanciamento ou da objetividade/neutralidade advogadas pelas perspectivas 

hegemônicas ocidentais” (Flor do Nascimento, 2020, p. 86). Contudo, entendemos que 

esta maneira de pesquisar, ao ser trazida ao contexto acadêmico, amplia o espectro do 

que se entende como pesquisa. Ela cria um encontro entre corpos que lutam e encontram 

sentido na oralidade e o mundo acadêmico. Isso amplia a discussão sobre os saberes não 

coloniais cultivados no Grupo Iuna de Capoeira Angola. 

Em coerência com a forma de pesquisar que afirmamos, optamos por escrever de 

forma narrativa. Esta escrita tem sido lida, discutida e modificada no seio da própria escola. 

Está ancorada na vivência direta de quem escreve e, por isso, está fora das exigências de 

submissão à Comissão Nacional de Ética em Pesquisa. 

Semelhante ao que acontece nas rodas de capoeira, além das pessoas que dão 

vida à escola, convidamos diversas pessoas a “jogar” conosco. Assim, Wanderson Flor do 

Nascimento (2020) nos ajuda a pensar sobre quilombo, aquilombar-se e a identidade do 

povo negro; Aníbal Quijano (2005) sobre colonialidade e raça; Sueli Carneiro (2005) sobre 

epistemicídio; Mestre Pastinha (1988) sobre a capoeira como saber ancestral africano; 

Kiusam de Oliveira (2020) e Muniz Sodré (2023) sobre corpo como território; Lenkersdorf 



5 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

(2008) sobre a escuta numa perspectiva não colonial; e Antônio Bispo dos Santos (2023) 

o conceito de contracolonialidade. 

 

3  Resultados e discussão 

 

3.1 “Na linha do acolhimento”: formas de aquilombar-se 

 

O Grupo Iuna de Capoeira Angola é um quilombo, “O Quilombo da Dona Luiza”. Foi 

Dona Luiza, mãe do Mestre Primo, quem autorizou a construção da escola de capoeira na 

laje de sua casa. A Dona Luiza era benzedeira, sempre estimulou uma relação de apoio 

mútuo: benzendo, partilhando comida, incentivando à organização da comunidade. No 

Grupo Iuna continua se cultivando esta forma de relação.  

Como escreve Wanderson Flor do Nascimento, o quilombo é um 

instrumento ideológico contra as formas de opressão alimentando um sonho de 
liberdade ética e política, que aparece como uma maneira de oferecer um reforço 
à comunidade negra que se volta para uma atitude crítica frente às desigualdades 
sociais a que está submetida (Flor do Nascimento, 2020, p. 69). 

 
A territorialidade de um quilombo não se limita a um tempo histórico, mas a uma 

relação específica com o território. Como compreendemos com Flor do Nascimento, o 

quilombo é um território comunitário marcado pelo sonho de liberdade e pela resistência 

às opressões da comunidade negra, que pode estar em um assentamento rural ou em um 

prédio, como no caso do Iuna. 

Inaugurado em 2001, a parte do prédio cedida por Mestre Primo para uso da 

entidade se tornou a sede da escola, com o propósito de se manter, ao longo do tempo, 

como um espaço de preservação da capoeira. Hoje, a escola-quilombo possui três 

andares: no primeiro, há uma cozinha ampla, uma copa, e uma sala de reuniões; no 

segundo, uma sala de uso exclusivo para a capoeira e uma pequena sala de aula 

destinada à atividades variadas, como o ensino de inglês e música; no topo, fica a moradia 

onde vive o Mestre Primo. 



6 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

O lugar é belo e limpo, feito com materiais de qualidade, algo que Cássia costuma 

ressaltar. Para ela, qualquer espaço que acolha pessoas, especialmente da periferia, deve 

ser de qualidade, abraçando quem chega.  

No Iuna, o território é fundamental. No jogo da capoeira, que é luta, o essencial é 

proteger o próprio território. Ter um território próprio permite cultivar o quilombo, 

fortalecendo homens, mulheres e crianças com os conhecimentos de cada um. 

O quilombo, no Iuna, trata-se de uma forma de convívio que temos perdido, de um 

conhecimento que não foi levado em conta. 

 

(...) Apagaram o quilombo. Nós precisamos nos aquilombar de novo. Mas 
para fazer isso, é preciso criar processos acolhedores. Essa sabedoria que 
o sistema pisou é o que vai nos dar as respostas. Para construirmos outra 
lógica, a lógica do aquilombamento, temos que estar muito conscientes e 
fortes. Temos que acreditar em nós mesmos, cada vez mais. E o corpo é o 
farol (Moreira; Gontijo, 2023). 

 

É por meio dos treinos e da prática da capoeira que se fortalece o corpo, permitindo 

a escuta de suas potências e limitações. Aprendemos a respeitar os nossos limites e os 

limites da outra pessoa com quem jogamos. O jogo da capoeira só é possível porque existe 

outra pessoa, uma comunidade com quem jogar, com quem aprender. O conhecimento 

ancestral africano presente na capoeira nos ensina a nos relacionar com os outros e as 

outras, desde uma lógica da cooperação, do apoio mútuo, e não da concorrência.  

 

3.1.1 Acolhimento no meio da mercantilização 

 

Em sintonia com isto, entendemos que a capoeira não pode funcionar sob os 

parâmetros do mercado. A possibilidade de incorporar este conhecimento ancestral 

africano tem que ser para todas as pessoas, como costuma afirmar o Mestre Primo: 

“negra, branca ou azul”. Assim, no Iuna, todas as atividades são gratuitas e abertas a todo 

o público. Não se aceita pagamento para participar dos treinos, nem se exige uniforme, 

vestimenta especial ou qualquer outra condição. Como se repete constantemente, a 



7 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

capoeira não é um produto e não pode ser vendida; é um caminho de liberdade ensinado, 

vivido e partilhado por nossos ancestrais, uma cultura viva.  

No Iuna, discutimos os problemas da cobrança de um pagamento como condição 

para acessar o conhecimento. Ao cobrar, a capoeira se torna inacessível para pessoas 

com menos recursos econômicos que, no Brasil e na maior parte do mundo, são 

majoritariamente não brancas. Isso dificulta o acesso do povo negro a um conhecimento 

de luta vindo da África, capaz de possibilitar a reconstrução de sua própria identidade. 

A partir da colonização, como nos disse Aníbal Quijano (2007), geram-se novas 

construções e transformações identitárias. O que eram antes tupinambás, maias, 

zapotecos, zenu, muiscas, entre outras milhares de etnias, tornam-se indígenas. Algo 

semelhante ocorre com os povos sequestrados do continente africano: bantos, nagôs, 

jejes e outros milhares, tornam-se negros. Na imagem do povo negro afirmada pela 

colonização, as pessoas negras eram apenas objetos, mercadorias e moedas (Mbembe, 

2014 apud Flor do Nascimento, 2020, p. 30). Constrói-se, assim, a identidade do negro 

enquanto povo, mas também do indígena e do branco, definindo-se, de acordo com esta 

matriz classificatória, quem devemos ser, como ser e como compreendemos a nós 

mesmos(as) e os modos como vivemos a vida, nossa relação consigo e com o outro, a 

outra. 

Quando falamos de recuperar a identidade, não falamos da identidade enquanto 

uma essência ou subsistência, mas como movimento de construção da imagem de si (Flor 

do Nascimento, 2020, p. 26). Compreender a identidade como construção (e não como 

essência) é um gesto contracolonial, pois permite se reinventar para além da imagem 

imposta pela lógica colonial. 

Antônio Bispo dos Santos (2022) define a contracolonialidade como um modo de 

vida não colonial, em suas palavras:  

O contracolonialismo é simples: é você querer me colonizar e eu não aceitar que 
você me colonize, é eu me defender. O contracolonialismo é um modo de vida 
diferente do colonialismo. O contracolonialismo praticado pelos africanos vem 
desde a África. É um modo de vida que ninguém tinha nomeado. Podemos falar 
do modo de vida indígena, do modo de vida quilombola, do modo de vida banto, 
do modo de vida iorubá (Santos, 2022, p. 40). 



8 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

 
Através da incorporação do conhecimento ancestral africano presente na Capoeira 

Angola é possível a construção de outra imagem de si. Reconhecer, por meio do corpo, 

que o povo negro é descendente de africanos e africanas com saberes e tecnologias 

próprias que possibilitaram e possibilitam a manutenção e o cuidado da vida, de modo a 

não apenas reproduzir a imposição de modos de vida coloniais, tornando-se, portanto, 

contracolonial. 

 

3.1.2 Política, partilha e articulações 

 

Outro gesto fundamental de aquilombamento no Iuna é a partilha da comida. 

Cássia, que já teve um restaurante de comida natural, cuida da cozinha e qualquer pessoa 

que chega é convidada a tomar café, lanchar ou comer uma fruta. Após cada treino e roda, 

há sempre um momento de confraternização que nos treinos de adultos também se torna 

espaço para conversar e pensar sobre a capoeira. Mesmo com Mestre Primo e Cássia à 

frente, é comum que alguns adultos levem comida e todos (crianças e adultos) participem 

do cuidado e limpeza do lugar. Como cantamos na roda: “Maria Conga, esse quilombo é 

nosso, esse quilombo é teu e é meu, esse quilombo é nosso.” 

Para que as ações do Iuna se mantenham contínuas e gratuitas, há um cuidado 

sistemático na organização e sustentabilidade financeira realizado principalmente por 

Cassia. Esse cuidado possibilitou que o Iuna fosse aprovado e certificado como Ponto de 

Cultura pelo Ministério da Cultura (MINC), em 2010, e contemplado em outros editais. 

Além disso, a escola conta há anos com o apoio do Grupo América Latina da Onlus 

Solidária Sant’Angelo, ONG de Milão, Itália, que contribui para a manutenção básica do 

prédio. 

Para garantir a sustentabilidade do território e fortalecer o trabalho que se 

desenvolve é preciso ampliar o diálogo com outros grupos, comunidades, governo e 

Estado, visando a organização e o aquilombamento além da escola. O Mestre Primo 

também é um exemplo disso. Sua trajetória no Movimento Negro tem sido central na 



9 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

articulação entre capoeira, política e educação. Ele atua como promotor do Fórum da 

Capoeira, idealizador do Encontro Nacional de Capoeira Angola, que já conta com cinco 

edições, e do projeto Caravana de Angola, que já teve duas edições. Ambos os eventos 

foram realizados pelo Grupo Iuna com financiamento público, de forma gratuita e aberta 

atodas as pessoas.  

 A titulação do Mestre Primo como doutor pela UFMG ampliou ainda mais o diálogo 

da escola, agora também com a universidade. Em 2022 e 2024, Mestre Primo foi professor 

convidado do curso de extensão Saberes Tradicionais: Artes e Poéticas Ancestrais. No 

primeiro ano, a disciplina abordou Capoeiragem e Memória nas Gerais; no segundo, 

Caravana de Angola, que incluiu quatro visitas a grupos de Capoeira Angola da região 

metropolitana de Belo Horizonte e Ouro Preto. 

 

  3.2 Capoeira Angola: conhecimento ancestral africano 

 

“Chegamos. Entramos na sala, ampla, iluminada, ventilada, com chão de taco. O 

Mestre Primo se coloca no fundo, dando as costas para a parede. Vamos nos colocando 

a certa distância frente a ele, olhando para ele. Ele começa a fazer movimentos de 

aquecimento que vamos repetindo; depois, começa a fazer movimentos próprios da 

capoeira. Devagar, enquanto aquecemos. ‘Negativa lateral, negativa de frente, rabo de 

arraia até o final, role, pulo de deslocamento e rabo de arraia’, dessa forma vai narrando 

a sequência que realiza. Nós, com a nossa corporalidade, acompanhamos os movimentos. 

Assim são os primeiros 30 minutos. Eles terminam com o Primo dizendo: ‘volta ao mundo’. 

Todas e todos damos uma volta à sala andando. Chegou o momento de treinar 

“bananeira”, para trabalhar o equilíbrio físico e mental. Depois, o Primo chama algum aluno 

ou aluna para mostrar uma sequência. Em duplas, praticamos a sequência. Fazemos 

alguma pergunta, o Mestre nos dá algum ‘toque’: ‘Guardem essa sequência no seu bolso’, 

costuma dizer. Jogamos. 

Em algum ponto, pede para fazer uma roda. É o momento do estudo. Todas nos 

sentamos no chão, ele também. Duplas organizadas de forma aleatória ou pelo Mestre 



10 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

Primo vão jogando no meio da roda que se formou. Observamos os jogos. Surgem 

comentários, perguntas que o Mestre Primo sempre procura responder com o corpo: 

‘Vamos ver isso na prática’, diz. A última meia hora do treino é a música. Cada pessoa 

pega um instrumento e formamos a bateria. Tocamos, cantamos. Caso seja preciso, Primo 

também faz algum comentário, ensina algo em específico de algum dos instrumentos ou 

do cantar: ‘Os couros não podem tocar mais alto do que o berimbau’; ‘A voz do cantador 

tem que ser escutada’; ‘Quando a gente toca o instrumento, isso ajuda a trabalhar as 

emoções’ - diz. 

Ao longo dos anos, o Mestre Primo vai fazendo pequenas variações nos treinos. A 

repetição da técnica da capoeira parece ser fundamental. ‘É aí, na repetição do rabo de 

arraia, na negativa, que está o conhecimento’; ‘É suado, é com o corpo que você 

aprende’; ‘Não precisa ter pressa em aprender’; ‘A gente sempre está aprendendo’”.   

Este texto foi inicialmente apresentado no XI Colóquio Internacional de Filosofia e 

Educação: Estudar? promovido em 2022 pelo Núcleo de Estudos de Filosofias e Infâncias 

da Universidade do Estado do Rio de Janeiro. A partir da experiência com a capoeira, 

propusemos pensar o que significa estudar: do que falamos quando falamos de estudo? 

Onde ele acontece? Como? Que cultura ele afirma? No espaço universitário, quais 

práticas são legitimadas como formas legítimas de saber? 

O treino de capoeira pode ser compreendido enquanto estudo. Entendendo por 

estudo uma relação de empenho, afeição, dedicação, de se colocar inteiramente em um 

assunto. Agora, qual é o lugar que damos às escolas e aos mestres e mestras de capoeira 

na nossa sociedade? De que maneiras as formas como pensamos e nos relacionamos 

com as escolas de capoeira podem ecoar o epistemicídio presente na sociedade? 

O epistemicídio, conforme conceitua Sueli Carneiro (2005, p. 97), vai além da 

simples desqualificação do conhecimento dos povos subjugados. Envolve a produção da 

indigência cultural, por meio da inferiorização intelectual, da deslegitimação do povo negro 

como produtor de saberes, do rebaixamento da capacidade cognitiva pela carência 

material e do comprometimento da autoestima pelos processos de discriminação 

institucionalizados no sistema educacional. 



11 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

  A colonização negou o saber das pessoas africanas trazidas à força, mesmo 

quando elas detinham conhecimentos fundamentais para atividades como a construção, 

a mineração e o cultivo, que sustentaram a riqueza do Brasil e da Europa. Esses saberes 

transmitidos pelo corpo e não pelos livros foram sistematicamente invisibilizados, assim 

como o conhecimento que constitui a luta que aqui no Brasil chamamos de “capoeira”. 

  Como nos lembra Mestre Primo: “Toda inteligência diferente da inteligência do 

colonizador não importou”. E ainda: “A sociedade foi construída sobre o pensamento da 

conquista, e a sua atmosfera acabou entrando pelos nossos poros” (Moreira; Gontijo, 

2023). Diante disso, torna-se necessário nos perguntar: que formas de inteligência 

valorizamos? A quais vozes escolhemos escutar? 

 

3.2.1 Uma luta não colonizadora 

 

O conhecimento ancestral africano que constitui a capoeira enquanto luta, 

pensamos, é uma forma de desconstruir a lógica colonizadora. Em palavras do Mestre 

Primo: 

É uma luta pela liberdade e não para destruir o outro. Não é a lógica da competição, 
é a lógica da interação com o outro. Não é a lógica do processo colonizador, que 
opera destruindo o outro. O processo de aprendizagem é coletivo. Falamos da luta 
de fortalecimento de um povo. (Moreira; Gontijo, 2023).  

   

Na capoeira, a presença da comunidade é essencial, seja para jogar, formar a 

bateria ou compor a roda. A outra pessoa não está ali para ser dominada ou vencida. 

Todas e todos estão integrados. Eu preciso de outra pessoa, não para ser igual a ela, mas 

para encontrar meu próprio ritmo e, assim, poder jogar com ela. No jogo, ao atacar e 

defender, faço o movimento fluir. Respeito sua diferença, respondendo a ela. Respeitar a 

diferença é justamente permitir que ela exista (Moreira; Gontijo, 2023). 

  Esse aprendizado acontece no corpo, por meio da técnica da capoeira. A técnica 

se expressa nos movimentos que estruturam o jogo. Entre os de defesa, estão a negativa 

lateral, a negativa de frente, a esquiva, o rolê e a queda de rins. Entre os de ataque, 

destacam-se o rabo de arraia, a chapa de frente, a chapa de costas e a tesoura. A 



12 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

articulação entre defesa e ataque é fluida, pois um nasce do outro. Somando-se a esses 

movimentos, temos a “ginga”: “movimentos do corpo que o capoeirista executa com 

objetivo de distrair atenção do adversário para torná-lo vulnerável à aplicação de seus 

golpes” (Mestre Pastinha, 1988, p. 50). 

Este saber é de origem africano, como nos diz também o Mestre Pastinha (1988), 

quem é um dos primeiros em criar uma escola de Capoeira Angola. Ele aprendeu esta 

técnica de luta com o Benedito, uma pessoa escravizada trazida de Angola. O Benedito, 

era apenas uma, entre muitas pessoas, que traziam nos seus corpos este conhecimento 

da África.  

É importante lembrar disso, porque o discurso imperante costuma negar a origem 

africana da capoeira, buscando apagar o poder do povo negro africano manifesto nesta 

luta. Nesses discursos, a capoeira seria apenas “esporte, folclore ou cultura nacional” do 

Brasil. O que nos lembra o que escrevem Ellen Lima de Souza e Alexandre Filordi 

Carvalho, em diálogo com Nobles Wade, que afirma: “a escravidão tirou os negros da 

África, mas a colonização tentou tirar a África dos negros” (Carvalho; Souza, 2021, p. 11). 

Defendemos que o que possibilita o jogo da capoeira, é uma forma de se 

movimentar, agir e estar no mundo, que é anterior à colônia e que, por tanto, não responde 

ao modelo colonial marcado pela opressão e a competição. A técnica corporificada seria 

uma porta de entrada à história, uma forma de desconstruir corporalmente a imagem do 

povo negro que é contada sob a lógica da colonialidade em que se afirma que o povo 

negro não tinha conhecimento. 

Por meio da técnica o corpo acessa um conhecimento ancestral que oferece outro 

entendimento da vida, por exemplo, a partir de sua incorporação, “entendemos que a 

inteligência está no corpo como um todo, não apenas na cabeça” (Moreira; Gontijo, 2023). 

 

3.2.2 Ancestralidade e tradição, o corpo como território 

 

É importante distinguir aqui a ancestralidade da tradição. No Iuna, a tradição só é 

válida quando nos traz ensinamentos sobre a movimentação e impulsiona a vida. Quando 



13 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

uma tradição estagna, ela está associada ao sistema colonizador que quer transformar 

tudo em produto, algo que está pronto para ser vendido.  

Já o saber ancestral, por sua vez, traz o movimento que ativa o corpo. A 

ancestralidade está sempre em movimento, não tem fim, não tem como vendê-la. A 

capoeira que buscamos é infinita, pois ensina sobre libertação e vida. Ela ressignifica o 

comportamento e o olhar diante do mundo (Moreira; Gontijo, 2023). 

Isso está em diálogo, a Pedagogia da ancestralidade (ou Eco-Ancestral) proposta 

por Kiusam de Oliveira (2020), na qual os conhecimentos ancestrais são elementos-chave 

da aprendizagem e na qual o corpo é o templo. O corpo-templo é “(...) um território 

sagrado, consciente de que precisa ser reestruturado como um corpo-templo-resistência 

para que seja capaz de combater o racismo institucional e a necropolítica cotidiana, em 

uma perspectiva sócio-cosmo-política” (Oliveira, 2020, p. 5).  

“Tem que treinar, tem que treinar, não tem outro jeito”. “A saúde é ouro”. “O sistema 

quer nos ver sem saúde, nos quer mortos”. Essas palavras de Mestre Primo expressam a 

importância do cuidado com o corpo. No Iuna, o treino, a forma de treinar e a maneira de 

praticar capoeira devem manter a pessoa preparada para a luta e, ao mesmo tempo, 

promover o autocuidado. Da mesma forma, cuidar da alimentação é essencial, pois 

significa zelar pelo corpo-templo (Oliveira, 2020). Por isso, a violência dentro da roda é 

inaceitável, assim como a perpetuação de práticas de treino que levem à exaustão e ao 

desgaste físico. 

O corpo é um território que deve ser cuidado e a capoeira possibilita uma forma de 

cuidado do corpo a partir do aquilombar-se. Esta relação entre corpo e território pode ser 

pensada a partir de Muniz Sodré (2019) quando este afirma que: 

 

(...) bantos do Sudoeste africano para os quais “a conquista do espaço, do 
território, é antes de tudo uma tomada de posse da pessoa”. Por ocasião 
do primeiro ritual iniciático, ensina-se o jovem a tratar o corpo como um 
mundo em escala reduzida. Com o desenvolvimento do processo, é a casa 
que se constitui como macrocosmo do corpo. E assim, vai-se ampliando o 
espaço físico-espiritual do indivíduo (Sodré, 2019, p. 63-64). 

 



14 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

Dessa forma, esse conhecimento ancestral africano é ensinado e aprendido através 

do encontro entre corpos, entre esses territórios, mundos em escala reduzida. É nele e 

através dele, a partir da ampliação da própria força, que com a capoeira se faz quilombo. 

 

  3.3 Ensinamentos da técnica: na defesa e na escuta está o ouro? 

 

 Na capoeira, se aprende umas com as outras e todas são responsáveis pelo 

desenvolvimento da roda. O mestre ou a mestra é parte dessa comunidade, demonstrando 

essa responsabilidade com o aprendizado mútuo contínuo. 

 É uma comunidade que se constitui a partir de uma relação de escuta permanente 

com os que vieram antes, com os que estão agora e com os que virão. A capoeira que 

veio da África é um saber que se recebe ao experienciar, no próprio corpo, o que os 

africanos e africanas ensinaram àqueles que vieram antes de nós. 

 Na roda, assim como no jogo da capoeira, o movimento é circular. Em alguns 

momentos, estamos sentados em roda, formando o coral; em outros, jogando; em outros, 

participando da bateria, cantando e tocando, seja o agogô, o atabaque ou o berra boi. 

Todas as pessoas são responsáveis por cuidar da energia da roda. Se alguém se levanta, 

todas estão atentas para se "arredar" e manter o círculo. Se alguém demonstra cansaço 

e deseja parar de tocar um instrumento, quem percebe e deseja tocar se levanta e assume 

o lugar.  

 Quem está no berra boi ou gunga que normalmente é tocado por pessoas mais 

experientes, como mestres ou mestras, dá alguns "toques" quando percebe que a energia 

da roda não está sendo bem cuidada. Pode pedir para trocar o tocador ou a tocadora de 

algum instrumento, para fechar mais a roda, para ter cuidado com as crianças, ou, se 

necessário, interromper o jogo caso este esteja se tornando violento. 

 É possível manter essa circularidade e energia da roda sem escuta? Como se 

manifesta nela a escuta? Que forma da escuta está tendo lugar? Qual é a relação ou as 

relações entre esse movimento circular e a escuta? Entre a comunidade e a escuta? Há 

comunidade sem escuta? Há escuta sem comunidade?  



15 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

3.3.1 Escuta como princípio da comunidade 

 

 Carlos Lenkersdorf no seu livro Aprender a escutar (2008), desenvolve a escuta 

desde a perspectiva maya tojolabal. Pensamos que esta cultura indígena pode nos ajudar 

a pensar a relação entre escuta e comunidade. Escutar nesta perspectiva, seria similar a 

sentir, receber. Escutar estaria vinculado a receber algo que é do outro, da outra, que não 

é feito ou produzido por nós. Escutar implicaria receber palavras que  

 
Nos tiram do centro, de onde o nosso “eu” prefere estar para mandar, dirigir e 
ocupar o topo. Ao nos tirar do centro, não nos marginalizam nem nos empurram 
para a periferia, mas integram o nosso eu ao nós. Formamos uma comunidade 
dialógica. Eis a obra secreta do acolher. Ao escutarmos as palavras daqueles que 
nos falam, adentramos uma realidade até então escondida (Lenkersdorf, 2008, 
p.18, tradução nossa). 

 

Escutar, de acordo com a vivência tojolabal, nos expõe a uma realidade que antes 

não era acessível para nós. Nos coloca dentro de uma comunidade com a qual temos uma 

relação dialógica, com a qual não temos uma relação de mando nem subordinação. 

Escutar torna possível a experiência do “nos-otros(as)”, porque faz possível o diálogo.  

O diálogo, seja feito com o corpo como no jogo da capoeira, ou com palavras, só é 

possível se acreditamos que a outra pessoa pode compreender o que estamos 

comunicando, e se consideramos que o que ela tem a comunicar é relevante (Flor do 

Nascimento, 2020, p. 39). É esse movimento, da legitimação da própria voz e da voz da 

outra pessoa o que possibilita a existência da comunidade. Quer dizer, sem escuta não há 

diálogo e sem diálogo não há comunidade.  

Alguns detalhes da capoeira desenvolvida no Iuna nos fazem pensar a escuta, 

como princípio do diálogo e da comunidade, do aquilombamento. Referimo-nos à capoeira 

desenvolvida no Iuna, porque cada escola tem suas particularidades e formas de vivenciar 

essa cultura viva. Ao mesmo tempo, reconhecemos que muitos dos elementos que 

abordamos podem ser considerados próprios da capoeira ou da Capoeira Angola, e não 

apenas de uma escola específica. 

 



16 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

3.3.2 A dinâmica da técnica 

 

Ao destacar a importância da defesa na técnica que possibilita o jogo da capoeira, 

pensamos na escuta. A defesa é um movimento que realizamos em resposta ao ataque 

da outra pessoa. Cada ataque exige uma defesa e é a partir da defesa que surge o ataque. 

É assim que a roda gira. Compreendemos a partir da pesquisa que realizamos ao 

incorporar a técnica que quando há ataque sobre ataque, instala-se no jogo a 

agressividade e a violência. Por outro lado, o jogo não acontece se uma pessoa 

permanece apenas na defesa e a outra apenas no ataque. Trata-se de um movimento 

contínuo de pergunta e resposta.  

O movimento de defesa é um movimento de recebimento: a pessoa reconhece que 

a outra está fazendo um movimento que a coloca em perigo; dialogando com o movimento 

da outra, se protege saindo do risco em que é colocada para, desde esse lugar de 

proteção, fazer o movimento de ataque. Quando um golpe entra - quer dizer, quando a 

defesa não foi suficientemente eficiente -, a outra pessoa está ajudando a ver onde está 

faltando colocar atenção. É um diálogo que se faz com o corpo todo, onde uma vai 

ajudando a outra a se perceber, percebendo-se – e vice-versa. 

“É na defesa que está o ouro”, “tenha calma, tenha calma”, diz o Mestre Primo 

repetidamente. Na leitura do Grupo Iuna, pela influência do mercado, o movimento de 

defesa na capoeira tem se perdido, prevalecendo o ataque e tornando a roda mais violenta 

e agressiva. Em muitos jogos, a defesa é ignorada e o ataque se volta à exibição. Nesses 

casos, o jogo se afasta da conexão com a outra pessoa e da comunidade, tornando-se 

espetáculo para um público.  

No Iuna, a concentração na defesa não ocorre apenas no jogo da capoeira, mas 

também na vida. Por exemplo, nas conversas no Iuna, quando, na empolgação, o Mestre 

Primo e outra pessoa começam a falar ao mesmo tempo, é perceptível como o Mestre 

Primo é o primeiro a parar de falar, prestar atenção no que a outra pessoa está dizendo e, 

assim que ela termina, compartilhar suas ideias, muitas vezes já considerando o que foi 

dito. 



17 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

O que acontece se pensarmos na escuta como “defesa” e na fala como “ataque”? 

Se nos concentramos apenas em falar, sobrepondo, fala sobre fala, poderíamos dizer que 

é daí que surgem a agressividade e a violência. Mas e se apenas uma fala enquanto a 

outra apenas escuta, ainda podemos chamar isso de diálogo?   

Associar a escuta a defesa dentro da técnica da capoeira, nos faz pensar que se 

nos concentramos mais na escuta, permitindo que dela surja a nossa fala, podemos 

estabelecer um jogo com a outra pessoa, no qual uma aprende com a outra e vice-versa, 

gerando um movimento comum, marcado também por uma certa circularidade.  

É a dinâmica inseparável entre defesa-ataque que possibilita a luta, o diálogo.  A 

partir da prática da capoeira, entendemos que defesa-ataque, fala-escuta, não estão 

separadas, se queremos manter e nos manter na luta, no diálogo. Trata-se de um 

movimento contínuo: da defesa surge o ataque; do ataque surge a defesa. Da escuta surge 

a fala; da fala surge a escuta. 

O que se opõe a cultura na que vivemos que está marcada pela herança ocidental 

da colonização, na qual fala e escuta são separadas e se dá mais importância à fala do 

que à escuta (Lenkersdorf, 2008), ao ataque do que à defesa. Nessa cultura, parece existir 

um anseio não por se aproximar do outro, da outra, criando comunidade, mas por superá-

lo(a), em um movimento de competitividade. Nesse contexto, dar mais atenção à 

defesa/escuta pode ser uma chave para sair da reprodução deste sistema. 

 

3.3.3 Percepção corporal e musicalidade  

 

“Joga pra mim, que eu jogo pra você”, diz outro corrido da capoeira. Para o Mestre 

Primo, a capoeira acorda uma inteligência que acontece no corpo todo ou em palavras de 

Luiz Rufino (2019) uma “inteligência integral”. Essa inteligência integral está diretamente 

ligada à ampliação da nossa percepção. Um exemplo disso é a sensação que vai surgindo, 

após anos de treino, de perceber o corpo na sua totalidade. Num jogo, estando atenta, 

mesmo sem olhar com os olhos, a pessoa consegue sentir de onde vem o golpe. Isso não 

significa que o olhar não tenha importância, mas, sim, que ele é apenas um dos elementos 



18 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

que compõem a percepção. O Mestre Primo ciente disto, não insiste que no momento do 

jogo seja necessário olhar constantemente para a outra pessoa. Isso porque se 

compreende que a percepção do outro não se dá apenas pelo olhar, mas por uma escuta 

sensível do corpo capaz de captar presenças, ritmos e intenções. 

Isso nos parece fundamental para pensar a escuta-fala. Se pensamos que a escuta 

passa por receber, por sentir, não escutamos só com os nossos ouvidos. Ele é só um dos 

canais de recepção do mundo que temos, mas o nosso corpo todo é receptor, é sensível. 

Em outras palavras, se escutamos só com os ouvidos, estaríamos deixando de escutar, 

de receber outras percepções que também são importantes para o andamento do diálogo, 

porque sentimos/pensamos com o corpo todo, não só com uma parte dele.  O mesmo 

podemos pensar da fala, não falamos apenas com palavras, o nosso corpo todo expressa, 

e coloca de manifesto a nossa forma de existir e de interagir.  A escuta e a fala são corpo.  

A musicalidade da capoeira é outro componente que nos faz pensar na escuta. No 

momento do treino, quando cada pessoa pega um instrumento, é perceptível pelo som 

que sai do instrumento como está a pessoa emocionalmente. Ao escutar o som do 

atabaque meio caído ou para baixo, ou quando o berimbau está rápido demais, o Mestre 

Primo chama atenção para o som que está saindo. Pede calma. Diz que o instrumento 

ajuda a trabalhar as emoções. Que tem que existir certa harmonia entre os instrumentos, 

de forma que os sons dos berimbaus e a voz do cantador ou da cantadora possam ser 

escutados. 

Tanto ao tocar os instrumentos quanto no diálogo com quem se está jogando, é 

como se fossem formas de (se) escutar. É como se o estado anímico se refletisse e se 

expressasse no som que se consegue tirar do instrumento e na maneira como se está 

jogando. Também ao escutar o som que a outra pessoa tira do instrumento ou jogar com 

outra pessoa é como se fosse possível perceber seu estado anímico. Para receber, sentir, 

o estado anímico da outra pessoa precisamos, como no jogo da capoeira, dar lugar a 

diferença. O outro não sou eu. 

 A prática da capoeira no Grupo Iuna mostra que a pesquisa da técnica de luta 

africana se estende à constituição de relações de cuidado, escuta e responsabilidade 



19 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

compartilhada. A circularidade da roda e a articulação inseparável entre defesa e ataque, 

escuta e fala revelam que o conhecimento ancestral africano é ao mesmo tempo saber 

corporal de luta e instrumento de construção comunitária. A percepção de si e da outra 

pessoa com o corpo inteiro, aliada à atenção à musicalidade, permite a conexão ao 

movimento coletivo e à experiência do “nos-otros(as)”. Assim, a articulação entre 

defesa/escuta e ataque/fala possibilita a luta e a vida, configurando um convívio que se 

contrapõe às lógicas coloniais de separação, competição e hierarquia. 

 

4  Considerações finais: agradecimentos a quem faz possível esta escola 

 

Compreendemos que a metodologia que adoptamos não segue um modelo pré-

estabelecido como o “método científico”, sendo um caminho de pesquisa em movimento 

em que corpo e palavra falada-escutada se entrelaçam, afirmando uma perspectiva não 

hegemônica de relação com o conhecimento. O Grupo Iuna de Capoeira Angola é assim 

assumido como lugar em que se cultivam saberes contracoloniais capazes de dialogar 

criticamente com a academia, ampliando a compreensão do que é pesquisa. 

Ancorada no aquilombamento e no conhecimento ancestral africano presente na 

técnica que possibilita o jogo da capoeira, o Grupo Iuna é assumido como quilombo, um 

“instrumento ideológico contra as formas de opressão”. Essa prática de luta cultiva a 

escuta e o cuidado com o próprio corpo e com os outros e outras. Promove uma forma de 

convívio contracolonial e instaura o aquilombar-se na territorialidade do corpo. Ressalta 

ainda a importância da conquista e cuidado do território como espaço comum para 

incorporar essa forma de conviver.  

Agradecemos aos africanos e africanas que trouxeram, cultivaram e partilharam 

este conhecimento, pesquisado e ensinado na linha do acolhimento no Grupo Iuna de 

Capoeira Angola. Manter a escola nesse caminho é possível graças ao compromisso do 

Mestre Primo e da Cássia com essa cultura contrária à colonização. Esse compromisso, 

unido à potência do conhecimento ancestral, inspira outras pessoas e organizações a 

apoiar seu cultivo. 



20 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

É preciso agradecer também a Dona Luiza, mãe do Mestre Primo, que acreditou 

nele e disponibilizou a laje de sua casa para tornar esta escola de capoeira uma realidade, 

assim como a muitas outras pessoas que de diversas formas possibilitaram e possibilitam 

sua existência. Um lugar que é refúgio para quem chega e, sobretudo, para uma cultura 

ancestral que veio da África. Uma cultura que ao darmos refúgio também nos refugia. 

 

Referências 

 
CARNEIRO, Sueli Aparecida. A construção do outro como não-ser como 
fundamento do ser. 2005. 243 f. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de 
Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005. Disponível em: 
https://negrasoulblog.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/04/a-construc3a7c3a3o-
do-outro-como-nc3a3o-ser-como-fundamento-do-ser-sueli-carneiro-tese1.pdf. Acesso 
em: 4 jun. 2025. 
 
CARVALHO, Alexandre Filordi; SOUZA, Ellen de Lima. O erê e o devir-criança negro: 
outros possíveis em tempos necropolíticos. Childhood & Philosophy, Rio de Janeiro, v. 
17, p. 01–28, 2021. DOI: 10.12957/childphilo.2021.56331. Disponível em: https://www.e-
publicacoes.uerj.br/childhood/article/view/56331. Acesso em: 11 maio 2025. 
 
DECHILE. Método. [S.l.]: [s.n.], [20--] Disponível em: 
https://etimologias.dechile.net/?me.todo. Acesso em: 4 jun. 2025. 
 
FLOR do Nascimento, Wanderson. Entre apostas e heranças: Contornos africanos e 
brasileiros na educação e no ensino de filosofia no Brasil. Rio de Janeiro: NEFI, 
2020.  
 
GRUPO IUNA DE CAPOEIRA ANGOLA. Quem somos. Grupoiuna.org. 2023. 
Disponível em: https://grupoiuna.org/quem-somos/ Acesso em: 05 jan.2024.  
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder y clasificación social. In: CASTRO-GÓMEZ, 
Santiago; GROSFOGUEL, Ramón (orgs.). El giro decolonial: reflexiones para una 
diversidad epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá: Siglo del Hombre; 
Universidad Central; Instituto de Estudios Sociales Contemporáneos; Pontificia 
Universidad Javeriana; Instituto Pensar, 2007. p. 285–327. 
 
KOHAN, Walter. Existe o “método Paulo Freire”? In: KOHAN, Walter.  Paulo Freire um 
menino de 100 anos. Rio de Janeiro: NEFI Edições, 2022. 
 

https://negrasoulblog.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/04/a-construc3a7c3a3o-do-outro-como-nc3a3o-ser-como-fundamento-do-ser-sueli-carneiro-tese1.pdf
https://negrasoulblog.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/04/a-construc3a7c3a3o-do-outro-como-nc3a3o-ser-como-fundamento-do-ser-sueli-carneiro-tese1.pdf
https://negrasoulblog.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/04/a-construc3a7c3a3o-do-outro-como-nc3a3o-ser-como-fundamento-do-ser-sueli-carneiro-tese1.pdf
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood/article/view/56331
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood/article/view/56331
https://etimologias.dechile.net/?me.todo
https://etimologias.dechile.net/?me.todo
https://grupoiuna.org/quem-somos/


21 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

LALANDE, André. Méthode. In: VOCABULAIRE technique et critique de la philosophie. 
Paris: PUF, 2013. 
 
LENKERSDORF, Carlos. Aprender a Escuchar. D.F México: Plaza y Valdés, 2011. 
 
MOREIRA, Edson (Mestre Primo). Memorial de Notório Saber: Capoeira Angola. Belo 
Horizonte, MG: Universidade Federal de Minas Gerais, Escola de Ciência da Informação, 
2020. 
 
MOREIRA, Edson (Mestre Primo); GONTIJO, Paula. O corpo é o farol. Piseagrama.org. 
2023. Disponível em: https://piseagrama.org/extra/o-corpo-e-o-farol/ Acesso em: 20 nov. 
2023.  
 
 
OLIVEIRA, K. de. (2020). Literatura Negro-brasileira do Encantamento Infantil e Juvenil. 
Abatirá - Revista De Ciências Humanas E Linguagens, [S.l.], v.1, n. 1, p. 03–14. 
Disponível em: https://revistas.uneb.br/index.php/abatira/article/view/8845 Acesso em: 10 
ou.2023.    
 
PASTINHA, Mestre. Capoeira Angola. 3. ed. Salvador: Fundação Cultural do Estado da 
Bahia, 1988. 
 
RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. 1. ed. Rio de Janeiro: Mórula, 2019. 
 
SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá a terra quer. São Paulo: UBU, 2023. 
 
SODRÉ, Muniz. O território e a cidade: a forma social negro-brasileira. 3. ed. Rio de 
Janeiro: Mauad X, 2019. 
 

i Edson Moreira -Mestre Primo ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4374-3819    
Universidade Federal de Minas Gerais 

Doutor por Notório Saber em Ciências da Informação 
Grupo Iuna de Capoeira Angola 

Com mais de 40 anos de atuação, iniciou-se na capoeira em 1975 e cofundou o Grupo Iuna em 1982. 
Mestre desde 1990, dedica-se ao ensino e à pesquisa da Capoeira como saber ancestral africano. 
Em 2022, foi reconhecido como Doutor em Ciência da Informação (Notório Saber) pela UFMG. 
Contribuição de autoria: Conceituação, Investigação, Metodologia, Supervisão, Redação - revisão e 
edição. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/7077476837990448 
E-mail: mestreprimo@gmail.com 

 
iiAna Corina Salas Correa, ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0239-0420  

Universidade do Estado do Rio de Janeiro 

                                                      

https://piseagrama.org/extra/o-corpo-e-o-farol/
https://revistas.uneb.br/index.php/abatira/article/view/8845
https://orcid.org/0000-0003-4374-3819
http://lattes.cnpq.br/7077476837990448
http://lattes.cnpq.br/7077476837990448
https://orcid.org/0000-0003-0239-0420


22 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

                                                                                                                                                                              
Programa de Pós-graduação em Educação 

Doutoranda em Educação 
 

Bacharel em Filosofia pela Universidad Central de Venezuela. Mestra e doutoranda em Educação 
pela UERJ Pesquisa Filosofia da Educação com foco em “escolas que não são escolas”, práticas 
educativas não coloniais. Aprendiz de Capoeira Angola no Grupo Iuna de Capoeira Angola. 
Contribuição de autoria: Conceituação, Investigação, Metodologia, Redação do manuscrito original 
Redação - revisão e edição. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/7077476837990448 
E-mail: anacorinasalascorrea@gmail.com 

 

 
iiiAlice Pessanha Souza de Oliveira, ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0634-2277 

Universidade Federal do Rio de Janeiro 
Programa de Pós-Graduação em Filosofia 

Doutoranda em Filosofia 
Doutoranda em Filosofia pelo PPGF/IFCS-UFRJ, com mestrado em Educação pelo ProPEd-UERJ e 
graduação pela mesma universidade, dedica-se a pensar e pesquisar a relação entre a invenção, de 
sujeitos e modos de vida, e a filosofia a partir de uma perspectiva decolonial. 
Contribuição de autoria: Investigação, Redação do manuscrito original, Redação - revisão e edição. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/1113533236348467. 
E-mail: alicepessanha07@gmail.com 
 

 
iv Cassia Rita Farias, ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7291-7147 

Grupo Iuna de Capoeira Angola 
Técnica em Nutrição e Dietética, com formação em Contabilidade e Magistério. Coordena 
administrativamente o Grupo Iuna de Capoeira Angola desde 1998 e é presidente desde 2020. Atua 
na gestão financeira, no cuidado com as famílias e no acompanhamento das crianças. 
Contribuição de autoria: Administração do projeto, Supervisão, Redação - revisão e edição. 
Lattes:http://lattes.cnpq.br/0940749696813882 
E-mail: cassiarita.faria@gmail.com 

 

Editora responsável: Genifer Andrade 
   
 
Especialista ad hoc: Adelcio Machado dos Santos e Eder Ahmad Charaf Eddine. 
 
 
 
 
Como citar este artigo (ABNT): 
PRIMO, Edson Moreira -Mestre.; et al. Capoeira Angola no Grupo Iuna: conhecimento 
ancestral africano e formas de relação contracolonial. Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 
2026. Disponível em: https://revistas.uece.br/index.php/revpemo/article/view/16054  
 

 

http://lattes.cnpq.br/7077476837990448
mailto:anacorinasalascorrea@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/1113533236348467.
mailto:alicepessanha07@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/0940749696813882
mailto:cassiarita.faria@gmail.com
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo/article/view/16054


23 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e16054, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e16054 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

                                                                                                                                                                              
 

Recebido em 15 de agosto de 2025. 
Aceito em 2 de setembro de 2025. 

Publicado em 13 de janeiro de 2026. 
 
 




