
 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

1 

Análise Fanoniana do estatuto dos indígenas portugueses em Guiné, Angola e 
Moçambique (1954) 

 
ARTIGO  

 Anfibio Zacarias Huo i 
Universidade Presbiteriana Mackenzie, São Paulo, SP, Brasil 

 João Clemente de Souza Neto ii 
Universidade Presbiteriana Mackenzie, São Paulo, SP, Brasil 

 
Resumo 
O texto tem como objetivo analisar o Estatuto dos Indígenas Portugueses como 
expressão da racionalidade colonial portuguesa. Com base na teoria crítica de 
Fanon, investiga-se como o Estatuto institucionalizava a desigualdade racial e 
uma cidadania seletiva por meio de dispositivos jurídicos, simbólicos e afetivos. A 
pesquisa adota uma abordagem qualitativa, articulando análise documental, 
análise de conteúdo e método hermenêutico-crítico. Conclui-se que o Estatuto 
justificava a inferiorização da população negra, sob o discurso de integração e 
progresso. Operava como ferramenta de dominação racial, reproduzindo a lógica 
colonial. Ao regular o trabalho, a educação, a linguagem e a cidadania dos povos 
colonizados, o Estatuto não apenas consolidava a exclusão jurídica, mas também 
produzia efeitos de alienação, inferiorização e violência psíquica, moldando 
subjetividades e restringindo a liberdade. A leitura fanoniana revela, assim, que o 
colonialismo não se expressava apenas na materialidade da opressão, mas 
também no campo mais íntimo da identidade e do desejo. 
Palavras-chave: Colonialismo português. Estatuto dos Indígenas. Africanidades. 
Direitos Humanos. 

 
 

Fanonian analysis of the Statute of Portuguese Indigenous Peoples in 
Guinea, Angola, and Mozambique (1954) 

 
Abstract 
The text aims to analyze the Statute of the Portuguese Indigenous Peoples as an 
expression of the Portuguese colonial rationality. Based on Fanon’s critical theory, 
it is investigated how the Statute institutionalized racial inequality and selective 
citizenship through legal, symbolic and affective devices. The research adopts a 
qualitative approach, articulating documentary analysis, content analysis and 
hermeneutic-critical method. It is concluded that the Statute justified the 
inferiorization of Black, under the discourse of integration and progress. It operated 
as a tool of racial domination, reproducing the colonial logic. By regulating the work, 
education, language, and citizenship among colonized peoples, the Statute not 
only consolidated legal exclusion but also produced effects of alienation, 
inferiorization, and psychic violence, shaping subjectivities and restricting freedom. 
The Fanonian reading thus reveals that colonialism was not only expressed in the 
materiality of oppression, but also in the most intimate field of identity and desire. 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.47149/pemo.v6.e15708&domain=pdf&date_stamp=2023-05-19


 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

2 

Keywords: Portuguese colonialism. Statute of the Indigenous Peoples. 
Africanities. Human rights. 

 

 

1  Introdução 

 

A ideologia colonial europeia foi frequentemente apresentada sob a forma de uma 

missão civilizatória, que justificava a dominação e a exploração dos povos colonizados em 

nome de um suposto altruísmo. Esse imaginário está exemplarmente presente no poema 

de e Rudyard Kipling (1899), publicado no final do século XIX, no qual os colonizadores 

são convocados a “tomar o fardo do homem branco, enviar os seus melhores filhos, 

condená-los ao exílio para servirem aos cativos; esperar, com chicotes pesados, o povo 

agitado e selvagem, vossos cativos, tristes povos, metade demônio, metade criança”.  

O texto poético revela, assim, a construção do colonizado como sujeito infantilizado 

e demonizado, legitimando a tutela violenta do “homem branco” sobre sociedades vistas 

como atrasadas. Essa lógica de inferiorização não se limitou à literatura, mas se 

materializou em políticas e legislações coloniais que estruturaram a exclusão jurídica, 

social e cultural de milhões de seres humanos. 

No contexto do colonialismo português, essa lógica encontrou expressão concreta 

no Estatuto dos Indígenas Portugueses das Províncias da Guiné, Angola e Moçambique, 

promulgado em 1954. Apresentado como um instrumento de organização administrativa e 

de progressiva integração dos povos africanos ao seio da “Nação Portuguesa”, o Estatuto 

ocultava, sob o véu do paternalismo, uma estrutura jurídica profundamente excludente e 

racializada.  Ao definir categorias como “indígena” e “assimilado”, o Estado colonial 

português institucionalizou a desigualdade jurídica e social, promovendo uma forma de 

cidadania seletiva que negava aos sujeitos colonizados os mesmos direitos atribuídos aos 

cidadãos metropolitanos. 

Essa lógica classificatória, segundo Kabengele Munanga (2000), foi um dos pilares 

da dominação colonial, pois permitia ao colonizador estabelecer fronteiras simbólicas e 

legais entre os "civilizados" e os "outros". Essa estrutura mental, enraizada no racismo 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

3 

científico e na hierarquização das culturas, não apenas se reproduziu, mas também se 

adaptou nos diferentes territórios coloniais, legitimando práticas de exclusão e a 

inferiorização dos saberes e modos de vida locais.  

Munanga (2000) critica essa concepção, pois ela ignora a diversidade cultural e 

desconsidera que cada sociedade desenvolve formas específicas de expressão artística 

baseadas em sua história, valores e cosmologias. Ao assumir que todos compartilham da 

mesma sensibilidade estética, o discurso colonial não apenas silencia as culturas não 

ocidentais, como também invalida sua produção simbólica enquanto legítima manifestação 

da experiência humana. 

Essa lógica de desumanização e hierarquização colonial é central na obra de Frantz 

Fanon, pensador anticolonial fundamental para a compreensão dos impactos psicológicos, 

sociais e simbólicos do colonialismo.  Em Pele negra, máscaras brancas (2008), Fanon 

explora os efeitos do racismo colonial sobre a psique dos sujeitos negros, mostrando como 

a opressão se internaliza a ponto de moldar a identidade e gerar um sentimento crônico 

de inferioridade. Segundo o autor, “o negro é olhado... o branco é o olhar que tudo define. 

Desde então, o negro sente o peso de mil olhares sobre si: olha-se pelo olhar do outro e 

se vê como objeto, como estigma” (Fanon, 2008, p. 102).  

 Já em Os condenados da terra (1968), Fanon aprofunda sua crítica ao colonialismo 

ao mostrar que a violência colonizadora estrutura todas as esferas da vida nas sociedades 

coloniais. Como ele afirma, “o mundo colonial é um mundo compartimentado. É um mundo 

cortado em dois, habitado por espécies diferentes. O colonizado é considerado não como 

um ser humano, mas como um animal domesticável” (Fanon, 1968, p. 36).  

Essa lógica binária colonizador versus colonizado está na base de dispositivos legais 

como o Estatuto de 1954, que codificam juridicamente a desigualdade e promovem a 

subalternização dos povos africanos. Nesse sentido, o Estatuto dos Indígenas não deve 

ser analisado apenas como um conjunto de normas administrativas, mas como uma 

expressão material do projeto colonial português, cujos efeitos extrapolam o campo 

jurídico e se inscrevem na constituição do sujeito colonizado.  



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

4 

Diante disso, este artigo propõe uma análise crítica do Estatuto dos Indígenas 

Portugueses das Províncias da Guiné, Angola e Moçambique de 1954, à luz do 

pensamento fanoniano. Busca-se compreender de que forma o Estatuto refletia e 

reforçava a lógica colonial de subalternização dos sujeitos africanos sob o domínio 

português, contribuindo para a manutenção de um sistema de exclusão que ultrapassava 

o campo jurídico e se inscrevia no plano simbólico e subjetivo. 

O objetivo geral deste trabalho é analisar o Estatuto de 1954 como expressão 

concreta do colonialismo português, interpretando seus dispositivos a partir da crítica 

fanoniana ao racismo estrutural e à dominação colonial. Como objetivos específicos, 

pretende-se: (1) contextualizar o surgimento do Estatuto no quadro político e ideológico 

do colonialismo tardio português; (2) examinar os mecanismos normativos de exclusão e 

hierarquização presentes em seu conteúdo; e (3) aplicar os conceitos centrais da teoria 

de Frantz Fanon para interpretar os efeitos psicossociais e culturais da norma sobre os 

povos africanos colonizados. 

 

 2  Metodologia 
 

 A pesquisa adota uma abordagem qualitativa, de natureza teórico-interpretativa, 

com foco na compreensão dos sentidos históricos e simbólicos do Estatuto dos Indígenas 

de 1954. Segundo Minayo (2014, p. 21), a pesquisa qualitativa se dedica a “um nível de 

realidade que não pode ser quantificado”, sendo apropriada para investigar significados, 

valores e ideologias presentes em práticas sociais e normativas. Nesse sentido, a análise 

aqui proposta busca interpretar os dispositivos legais do Estatuto não apenas como textos 

normativos, mas como manifestações concretas de um regime de poder e dominação 

racial. 

A análise documental constitui um dos procedimentos centrais deste trabalho, com 

ênfase na leitura do texto original do Estatuto e de documentos relacionados ao período 

colonial português. Como observa Ginzburg (1989), ao discutir o paradigma indiciário, os 

documentos históricos devem ser tratados como vestígios que revelam estruturas ocultas 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

5 

de sentido, permitindo acessar a lógica profunda de sistemas sociais complexos como o 

colonialismo. 

A interpretação dos dados será orientada pelo método hermenêutico-crítico, tal 

como desenvolvido por Hans-Georg Gadamer (1999), que concebe a interpretação como 

um diálogo entre o intérprete e o texto, mediado por seus contextos históricos. Para o 

autor, compreender um texto é “fazer emergir o que ele diz em seu próprio horizonte 

histórico, sem renunciar ao confronto com as questões do presente” (Gadamer, 1999, p. 

365). 

  

 3  O surgimento do Estatuto de 1954 no contexto do colonialismo português 

 
 A promulgação do Estatuto dos Indígenas Portugueses das Províncias da Guiné, 

Angola e Moçambique, em 1954, insere-se no esforço do Estado português de responder 

às crescentes pressões internacionais que exigiam o fim do colonialismo e da segregação 

racial nos territórios africanos. Com o advento da Organização das Nações Unidas (ONU) 

e da Declaração Universal dos Direitos Humanos de 1948, os impérios coloniais passaram 

a sofrer críticas mais intensas quanto à violação sistemática dos direitos dos povos 

colonizados. Em resposta, Estados coloniais, como Portugal, adotaram medidas que 

buscavam apresentar uma imagem de modernização e de humanização das relações 

coloniais, sem, no entanto, romper com as estruturas essenciais da dominação e da 

desigualdade. 

O referido Estatuto mantinha uma divisão entre “indígenas” e “assimilados”, 

legitimando juridicamente a desigualdade e uma cidadania seletiva. Apesar da retórica 

integracionista, tais categorias serviam para reproduzir a lógica colonial de inferiorização 

do africano, reafirmando sua posição de subalternidade no sistema colonial. Essa tentativa 

de reforma legal não anulava o caráter racista e exploratório do colonialismo, apenas o 

disfarçava. Frantz Fanon, ao criticar a postura da ONU diante do racismo e do 

colonialismo, observa que “existe na ONU uma comissão encarregada de lutar contra o 

racismo. Filmes sobre o racismo, poemas sobre o racismo, mensagens sobre o racismo... 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

6 

As condenações espetaculares e inúteis do racismo. A realidade é que um país colonial é 

um país racista” (Fanon, 1969, p. 44).  

Fanon evidencia que as condenações simbólicas, embora visíveis, não eram 

suficientes para desmantelar as bases reais da opressão colonial. Segundo o autor, o 

racismo é parte constitutiva do sistema colonial e opera como racionalização afetiva e 

ideológica da dominação: “Não é possível subjugar homens sem logicamente os 

inferiorizar de um lado a outro” (Fanon, 1969, p. 45). A separação legal entre os corpos 

colonizados e os cidadãos metropolitanos, como exemplificado no Estatuto português, 

revela a manutenção consciente de um projeto de exclusão. Portanto, mesmo diante do 

discurso internacional de igualdade e direitos humanos, o colonialismo se adaptava para 

preservar sua lógica essencial. 

Foi nesse contexto que o Estatuto de 1954 substituiu o anterior Estatuto de 1929, 

sob o argumento de adaptar o ordenamento jurídico aos novos princípios constitucionais 

estabelecidos na revisão da Constituição de 1951 e na Lei Orgânica do Ultramar, 

promulgada em 1953. Tais mudanças, no entanto, mantinham intacto o regime de 

indigenato, apenas lhe atribuindo formalmente um caráter transitório. A manutenção da 

distinção entre “indígenas” e “cidadãos” revelava que, por trás do discurso jurídico, 

persistia a lógica colonial. Como alertava Césaire, em sua célebre obra Discurso sobre o 

colonialismo, não havia civilização no colonialismo, apenas dominação mascarada de 

paternalismo: 
 

A colonização não é civilização, nem evangelização, nem empresa filantrópica, 
nem obra de progresso, mas uma coisa que se justifica por uma missão: civilizar 
os bárbaros. E é precisamente isso que torna o colonialismo uma coisa 
abominável. Pois toda colonização implica ‘coisificação’ do colonizado. O 
colonizador reduz o colonizado à condição de coisa, nega-lhe a humanidade 
(Césaire, 2007, p. 21). 

 

A nova roupagem jurídica do Estatuto de 1954 não rompeu com a estrutura colonial 

racista. O texto mantinha a classificação da população africana em categorias sociológicas 

distintas, com base em sua “evolução” cultural, estabelecendo um sistema de gradação 

que legitimava a desigualdade jurídica. Durante um curso de formação administrativa no 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

7 

ultramar, entre 1952 e 1953, Marcelo Caetano1, uma das figuras centrais do Estado Novo, 

dividia os nativos em quatro grupos: “indígenas primitivos, indígenas em evolução, 

indígenas destribalizados e assimilados”.   

Particular preocupação recaía sobre os chamados “destribalizados não 

assimilados”, africanos que haviam abandonado suas estruturas sociais tradicionais, mas 

que ainda não haviam atingido os critérios exigidos para o status de assimilado. Para esse 

grupo, o governo português via a necessidade de criação de um estatuto jurídico 

específico, um “meio-termo” entre o indigenato e a cidadania. A proposta de estatutos 

intermediários, como o de “semi-assimilado”, visava conter a mobilidade social e política 

desses sujeitos, controlando sua presença nas cidades coloniais e restringindo seu acesso 

a direitos plenos. Nesse cenário, a ideia de bairros indígenas surge como proposta de 

contenção e vigilância sobre esses corpos considerados perigosamente “em transição”. 

A retórica do “civilizar”, tão recorrente nos discursos coloniais, era o principal artifício 

utilizado para disfarçar a violência estrutural do sistema. Aimé Césaire expôs com precisão 

essa farsa moral do colonialismo, ao afirmar: “A colonização trabalha para desumanizar 

ainda mais o homem, mesmo o mais civilizado; para embrutecer o colonizador; para torná-

lo uma máquina; para torná-lo um assassino. A colonização degrada o colonizado, mas 

também o colonizador, ela brutaliza o espírito, ela envenena a alma” (Césaire, 2007, p. 

39). 

Essa crítica de Césaire encontra eco na obra de Frantz Fanon, que denunciava a 

colonialidade como estrutura de desumanização e objetificação do sujeito colonizado. Em 

Os Condenados da Terra, Fanon afirma que “o colonizado é um ser que não está mais no 

mundo, que perdeu toda forma de soberania. Ele é um objeto no mundo do colonizador” 

(Fanon, 1961, p. 40).  

O Estatuto de 1954, nesse sentido, pode ser compreendido como uma das formas 

institucionais dessa objetificação. A proposta de integração jurídica por meio da 

                                                      
1 Marcello José das Neves Alves Caetano foi um jurisconsulto, professor catedrático de direito e político 
português. Proeminente figura durante o regime salazarista, foi o último Presidente do Conselho do Estado 
Novo, tendo sido deposto pela Revolução dos Cravos.  



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

8 

assimilação implicava a renúncia à própria identidade cultural. Como destacou Fanon, “O 

colonialismo não se contenta em impor sua lei sobre o povo colonizado. Ele exige que o 

colonizado negue a si mesmo, esqueça seus valores, adote a linguagem e os hábitos do 

colonizador. Só assim será considerado ‘civilizado’” (Fanon, 1961, p. 34). 

A exclusão legal promovida pelo Estatuto não era apenas uma questão jurídica, mas 

um mecanismo profundo de alienação. O colonizado era mantido à margem do campo 

político, submetido a um regime jurídico especial que o infantilizava e o coisificava. O 

Estatuto de 1954 representava, portanto, a consolidação de uma cidadania diferenciada, 

estruturada sobre a racialização do outro e legitimada por uma ideologia que mascarava 

o racismo com o verniz da lei. 

Em síntese, o Estatuto de 1954 deve ser compreendido como uma tentativa de 

perpetuar o regime de dominação por meio de mecanismos legais mais sofisticados. Sob 

o discurso da integração, mantinha-se a estrutura de subalternização racial e cultural dos 

povos africanos.   

 
 
4 O Estatuto como ferramenta de subalternização e controle colonial 

 O Estatuto dos Indígenas Portugueses das Províncias da Guiné, Angola e 

Moçambique foi aprovado pelo Decreto-Lei n.º 39.666, de 20 de maio de 1954, 

representando uma das formulações mais explícitas da ideologia colonial portuguesa no 

contexto do Estado Novo.  

O processo de elaboração do Estatuto revelou falhas estruturais e simbólicas. A 

versão original omitiu a consulta obrigatória ao Conselho Ultramarino, órgão consultivo 

tradicional nas matérias relativas ao ultramar, o que sugere não apenas uma falha 

processual, mas também uma intenção política de centralizar decisões e esvaziar 

instâncias que, mesmo simbólicas, pudessem mediar o debate. A única referência 

existente era a menção a um “projeto” inicial elaborado pelo próprio Conselho, sem 

qualquer parecer documentado. 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

9 

O preâmbulo do Estatuto expressava, com notável clareza, a lógica civilizatória que 

sustentava a política colonial portuguesa: o indígena encontrava-se “no caminho da 

civilização” e o Estado teria o dever de impeli-lo a seguir esse percurso. Essa concepção 

fundamentava o projeto de assimilação como eixo do relacionamento entre metrópole e 

colônias, reforçado pelas palavras do ministro Sarmento Rodrigues, que via como objetivo 

da ação estatal tornar os indígenas “bons e conscientes portugueses”. 

A estrutura do Estatuto compreendia 67 artigos, divididos em quatro capítulos:  

 Capítulo I – definia, em seis artigos, a condição de indígena português e seu 

estatuto subjetivo; 

 Capítulo II – tratava da situação jurídica dos indígenas, dividido em quatro seções: 

organização política, crimes e penas, relações privadas e organização judiciária; 

 Capítulo III – regulava a extinção da condição de indígena e a aquisição da 

cidadania; 

 Capítulo IV – dispunha sobre a execução do Estatuto. 

Era, portanto, um regime especial e pessoal, aplicável apenas aos indivíduos 

nascidos ou residentes nas províncias da Guiné, Angola e Moçambique que não tivessem 

alcançado os padrões culturais definidos como requisitos para a cidadania plena. 

Essa condição de exceção jurídica traduzia-se numa posição de subalternidade 

dentro do ordenamento jurídico português.  O artigo 2.º do Estatuto define como indígena 

o “indivíduo de raça negra ou seus descendentes que, tendo nascido ou vivendo 

habitualmente” nas províncias mencionadas, não possuíssem ainda “a ilustração e os 

hábitos individuais e sociais pressupostos para a integral aplicação do direito público e 

privado dos cidadãos portugueses”. 

A definição incorpora cinco critérios: (i) raça; (ii) filiação; (iii) nascimento; (iv) 

residência; (v) cultura. Em relação ao Estatuto de 1929, observam-se alterações 

significativas: deixou-se de definir o “não indígena”; passou-se a incluir destribalizados e 

indígenas “em evolução”; estabeleceu-se uma definição única e exclusiva aplicável a todas 

as províncias; e ampliaram-se os critérios de identificação. 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

10 

Alguns artigos do Estatuto expressam com nitidez o projeto colonial português de 

assimilação forçada, subalternização e vigilância sobre os povos colonizados. O artigo 4.º 

estabelece que “o Estado promoverá por todos os meios o melhoramento das condições 

materiais e morais da vida dos indígenas, o desenvolvimento das suas aptidões e 

faculdades naturais e, de maneira geral, a sua educação pelo ensino e pelo trabalho para 

a transformação dos seus usos e costumes primitivos, valorização da sua atividade e 

integração ativa na comunidade, mediante acesso à cidadania”. Já o artigo 5.º determina 

que “o Estado prestará a assistência necessária ao melhoramento da sanidade das 

populações e seu crescimento demográfico, e bem assim à introdução de novas técnicas 

de produção na economia das sociedades nativas”. 

A doutrina civilizatória também é fortemente visível no artigo 6.º, que dispõe: “O 

ensino que for especialmente destinado aos indígenas deve visar aos fins gerais de 

educação moral, cívica, intelectual e física, estabelecidos nas leis e à aquisição de hábitos 

e aptidões de trabalho, de harmonia com os sexos, as condições sociais e as 

conveniências das economias regionais”. O Estatuto normatiza também aspectos 

religiosos e familiares, como no artigo 30.º, segundo o qual “os indígenas batizados podem 

celebrar o casamento nos termos das leis canónicas perante os ministros da Igreja 

Católica, desde que reúnam as condições exigidas pela lei civil”. 

A relação com o trabalho, elemento central na política colonial portuguesa, é tratada 

no artigo 32.º, que afirma: “O Estado procurará fazer reconhecer pelo indígena que o 

trabalho constitui elemento indispensável de progresso, mas as autoridades só podem 

impor o trabalho nos casos especificamente previstos na lei”. O artigo 33.º declara que “os 

indígenas podem livremente escolher o trabalho que desejam efetuar, quer de conta 

própria, quer de conta alheia, ou nas suas terras que para esse efeito lhes forem 

destinadas”. Complementarmente, o artigo 34.º prevê que “a prestação de trabalho a não-

indígenas assenta na liberdade contratual no direito a justo salário e assistência, devendo 

ser fiscalizada pelo Estado, através de órgãos apropriados”. 

Finalmente, a condição de indígena poderia ser extinta e a cidadania adquirida 

(processo de assimilação) mediante o cumprimento de exigências rígidas, estabelecidas 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

11 

no artigo 56.º: “Pode perder a condição de indígena e adquirir a cidadania o indivíduo que 

prove satisfazer cumulativamente aos requisitos seguintes: a) Ter mais de 18 anos; b) 

Falar corretamente a língua portuguesa; c) Exercer profissão, arte ou ofício de que aufira 

rendimento necessário para o sustento próprio e das pessoas de família a seu cargo, ou 

possuir bens suficientes para o mesmo fim; d) Ter bom comportamento e ter adquirido a 

ilustração e os hábitos pressupostos para a integral aplicação do direito público e privado 

dos cidadãos portugueses; e) Não ter sido notado como refratário ao serviço militar nem 

dado como desertor”. 

Esses dispositivos revelam um regime jurídico que institui a cidadania como 

privilégio seletivo, fortemente condicionado por critérios de assimilação linguística, cultural, 

econômica e moral. O indígena é colocado numa posição de tutela e de constante 

vigilância, cuja emancipação jurídica está submetida à aprovação do Estado colonizador. 

Por meio desses mecanismos legais, o Estatuto de 1954 consolidava a subalternização 

dos sujeitos coloniais, perpetuando uma ordem baseada na racialização da cidadania e 

na negação da alteridade como legítima. 

 
 
5 A leitura fanoniana do Estatuto e os efeitos de alienação e violência simbólica 

 De que modo o colonialismo institui, por meio da linguagem jurídica, um sistema de 

inferiorização do outro racializado, naturalizando sua exclusão e desumanização? Essa é 

a chave de leitura proposta aqui para a análise do Estatuto dos Indígenas do império 

português, aprovado em 1954, à luz das reflexões de Frantz Fanon. Longe de se tratar 

apenas de um ordenamento legal, o Estatuto revela-se como uma tecnologia de poder que 

atua na produção de subjetividades colonizadas, nas hierarquias sociais e no imaginário 

racial do império. 

Fanon, em sua crítica ao colonialismo, aponta que o domínio europeu sobre os 

povos colonizados não se limita ao uso da força bruta, mas se estende ao campo do 

simbólico, à produção de discursos, valores, imagens e saberes que estruturam a relação 

entre colono e colonizado. Nesse sentido, documentos como o Estatuto operam como 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

12 

dispositivos de violência simbólica: criam categorias jurídicas que naturalizam a 

desigualdade, sustentam o mito da missão civilizadora e promovem a alienação do 

colonizado em relação à sua própria cultura, língua e identidade. 

 

5.1 A desumanização do indígena e o discurso da inferioridade 

 A leitura fanoniana do Estatuto dos Indígenas de 1954 revela, com clareza, como a 

legislação colonial portuguesa se estruturava não apenas como instrumento de 

administração, mas como operador ideológico da desumanização. O indígena era ali 

representado como ser incompleto, primitivo, um corpo a ser reformado e, portanto, 

legitimamente dominado. Fanon descreve essa operação simbólica de maneira 

contundente em Os condenados da terra: 

 
O indígena é declarado impermeável à ética, ausência de valores, como também 

negação dos valores. É, ousemos confessá-lo, o inimigo dos valores. Neste 

sentido, é o mal absoluto. Elemento corrosivo, que destrói tudo o que dele se 

aproxima, elemento deformador, que desfigura tudo o que se refere à estética ou 

à moral, depositário de forças maléficas, instrumento inconsciente e irrecuperável 

de forças cegas. (Fanon, 1968, p. 30-31) 

 

Esse retrato simbólico do indígena como ameaça civilizacional encontra ressonância 

direta no próprio Estatuto. Já no Artigo 2.º, ao definir quem é o indígena, o texto reforça a 

ideia de “pessoas que se encontram em grau de civilização diferente do resto da 

população”, ou seja, fora da plenitude da condição humana reconhecida pelo colonizador. 

O indígena não é sujeito de direitos plenos, mas ser “em evolução”, sempre em dívida com 

a norma civilizacional europeia. 

A mesma lógica aparece no artigo 4.º, que determina que o Estado promoverá a 

“transformação dos seus usos e costumes primitivos”, com vistas à “integração ativa na 

comunidade”. Essa “integração” pressupõe, portanto, o abandono de práticas e saberes 

próprios, considerados atrasados, e a adoção de condutas coloniais tidas como 

superiores. 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

13 

Essa estrutura jurídica que transforma o indígena em “projeto de pessoa” ecoa o que 

Achille Mbembe descreve como a produção de “formas de vida supérfluas” no contexto do 

poder colonial. Segundo ele, o colonialismo institui uma “economia da morte” que não se 

limita à eliminação física, mas opera pela degradação simbólica e pelo confinamento do 

outro em zonas de não existência política. O Estatuto, ao classificar e normatizar o 

indígena como ser em falta, encarna esse regime necropolítico: “a soberania reside, em 

última instância, no poder de decidir quem pode viver e quem deve morrer” (Mbembe, 

2018, p. 66). 

Quijano (1999), por sua vez, ajuda a compreender como essa operação se inscreve 

no que ele chamou de colonialidade do poder: a articulação entre classificação racial, 

trabalho forçado e desvalorização de saberes não europeus. A inferiorização do indígena 

está intrinsecamente ligada à imposição de uma hierarquia epistemológica, na qual 

apenas o conhecimento europeu é validado como verdadeiro, racional e civilizado. O 

Estatuto cristaliza essa hierarquia ao definir o indígena como um sujeito “em vias de 

evolução” e, portanto, permanentemente atrasado em relação ao modelo europeu. 

Fanon, ao refletir sobre o papel da linguagem na colonização, mostra como o 

colonialismo atua para “colonizar a mente” dos sujeitos dominados. A imposição de uma 

língua, de valores morais e estéticos europeus age como um processo de substituição da 

subjetividade do colonizado. Esse ponto se conecta diretamente à noção fanoniana das 

“máscaras brancas”, quando o autor afirma: “O negro quer ser branco, e buscará essa 

transformação por meio da adoção dos códigos do colonizador. O negro antilhano será 

tanto mais branco, isto é, se aproximará do homem verdadeiro, na medida em que adota 

a língua francesa.” (Fanon, 2008, p. 27 e 34) 

A “transformação de costumes” proposta pelo Estatuto não é neutra: é parte de um 

projeto de substituição identitária, em que o indígena só pode existir na medida em que 

deixa de ser o que é. O que está em jogo é, como afirmava Aimé Césaire, um “projeto de 

desumanização” que atinge não apenas o corpo físico, mas a alma e o imaginário: “A 

colonização trabalha para desumanizar o homem mesmo mais íntimo do colonizador, e 

inevitavelmente, para desumanizar o colonizado.” (Césaire, 2007, p. 26) 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

14 

A partir dessas leituras, é possível compreender que a desumanização operada pelo 

Estatuto dos Indígenas não é apenas um reflexo da ideologia colonial, mas um instrumento 

ativo na reprodução da ordem colonial. Ele não apenas organiza juridicamente a 

inferiorização do indígena, mas a torna inteligível, justificável e desejável dentro do sistema 

colonial, tanto para o colonizador quanto, tragicamente, para o próprio colonizado. 

 
5.2 A educação como tecnologia de dominação colonial 

 A arquitetura da educação no contexto colonial português foi minuciosamente 

planejada como uma ferramenta de dominação cultural e política. A distinção entre o 

ensino oficial e o ensino indígena estruturava-se como uma hierarquia epistemológica e 

racial, em que o saber europeu era considerado superior e civilizado, enquanto os 

conhecimentos indígenas eram reduzidos à condição de atraso. Nesse sistema, a escola 

colonial funcionava não como espaço de emancipação, mas como mecanismo de 

interiorização da inferioridade, impondo ao indígena um ideal de humanidade centrado nos 

padrões do colonizador. Como alerta Mazula: 

 

O ensino oficial era destinado aos filhos dos colonos ou assimilados, o outro, 

indígena, era engenhosamente articulado à estrutura do sistema de dominação em 

todos os seus aspetos. O ensino indígena (designado também ensino primário 

rudimentar) tinha por fim elevar gradualmente da ‘vida selvagem’ à ‘vida civilizada’ 

dos povos cultos das províncias ultramarinas, enquanto o ensino oficial [...] visava 

dar à criança os instrumentos fundamentais de todo o saber e as bases de uma 

cultura geral. (Mazula, 1995, p. 80) 

 

Essa clivagem não era neutra: ela reproduzia e perpetuava a lógica do racismo 

estrutural da ordem colonial. O indígena, considerado “não civilizado”, deveria ser educado 

de forma funcional, com base em princípios morais e comportamentais definidos pelo 

colonizador. Isso é evidente no Art. 6.º do Estatuto dos Indígenas, que estabelece que “o 

ensino que for especialmente destinado aos indígenas deve visar aos fins gerais de 

educação moral, cívica, intelectual e física”. Não há aqui o reconhecimento de uma 

diversidade epistêmica, mas uma imposição autoritária de valores externos. 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

15 

A seguir, o mesmo artigo especifica que a educação indígena deve incluir também 

a “aquisição de hábitos e aptidões de trabalho, de harmonia com os sexos, as condições 

sociais e as conveniências das economias regionais”. Essa redação denuncia o verdadeiro 

projeto colonial: formar trabalhadores disciplinados, moldados para servir às estruturas de 

produção e administração imperial, ajustando sua formação à lógica do capital e à 

dominação racializada. A escola torna-se, assim, uma fábrica de corpos úteis e dóceis. 

Essa pedagogia da alienação se manifesta também na separação institucional entre 

o ensino “rudimentar” e o “oficial”. Como mostram Castiano, Nguenha e Berthoud (2005, 

p. 13), “o ensino indígena visava a reproduzir e a perpetuar o sistema de dominação 

colonial”, ao passo que o ensino oficial preparava a elite colonial para servir aos interesses 

do Estado português. A educação, portanto, não era apenas uma política pública, era uma 

estratégia de guerra simbólica, voltada à produção da inferioridade e da submissão. 

Dias (2002) ressalta que os conteúdos do ensino rudimentar estavam centrados na 

língua portuguesa, na moral cristã e na exaltação do império. A Igreja, por sua vez, 

assumiu papel ambíguo nesse projeto. Embora encarregada de cristianizar os indígenas, 

seus missionários eram constantemente vigiados pelo Estado português, que temia que 

formas “alternativas” de fé pudessem ameaçar a hegemonia imperial. Como destaca 

Chimbutane (2015), o que se pretendia não era a espiritualização do africano, mas a sua 

nacionalização à imagem do colonizador. 

A hierarquização estrutural entre os sistemas de ensino, analisada por Gómez 

(1999), mostra como o acesso ao conhecimento era rigidamente controlado. Aos 

indígenas, restava um percurso truncado, com entrada tardia, menor tempo de 

escolarização e formação limitada a conteúdos básicos. Já os colonos e assimilados 

tinham acesso completo à educação primária, secundária e superior, numa progressão 

que os posicionava como únicos portadores legítimos da razão e do saber. O sistema 

educativo, assim, sustentava as desigualdades sociais e raciais da colônia. 

Por fim, é preciso entender que a educação colonial portuguesa não se limitava a 

transmitir conteúdos, mas produzia subjetividades moldadas para aceitar seu lugar 

subalterno. O ensino destinado aos indígenas não lhes oferecia ferramentas para 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

16 

contestar a ordem; oferecia, ao contrário, um espelho deformado, no qual o colonizado 

aprendia a odiar a própria imagem. A escola, nesse sentido, era um campo de luta 

simbólica, onde se decidia não apenas o acesso ao conhecimento, mas a própria definição 

de humanidade. 

 

5.3 O desejo de branquitude e a violência psíquica 

 Fanon mostra que o colonialismo não age apenas sobre a terra e os corpos, mas 

sobretudo sobre a psique. Ao instaurar uma hierarquia racial e civilizacional, ele impõe ao 

colonizado não apenas a obediência, mas o desejo de tornar-se outro. A violência 

simbólica do sistema colonial transforma o europeu em modelo de humanidade e o 

colonizado em sua sombra, um “não-ser” que busca desesperadamente preencher o vazio 

de sua identidade negada. É nesse sentido que Fanon formula uma das mais inquietantes 

teses de Pele negra, máscaras brancas: 

 

O negro tem apenas uma zona de não-ser. Um homem é negado. Um anjo é 

reconhecido. O negro é um homem negro; isto é, quando se olha para ele, supõe-

se que ele seja culpado, que seja inferior, que seja inculto, e mesmo que ele não 

pense. [...] E o problema do negro é o seguinte: ser reconhecido como humano por 

aqueles que o reduziram à animalidade. (Fanon, 2008, p. 181-182) 

 

Essa desumanização se torna ainda mais devastadora quando o próprio colonizado 

a internaliza como verdade. Nesse cenário, o desejo de reconhecimento se converte em 

desejo de branquitude, não apenas fenotípica, mas ontológica. Fanon pergunta: “Que quer 

o homem negro?” e responde: “O negro quer ser branco” (Fanon, 2008, p. 27). Essa 

aspiração só é possível porque o sistema colonial ensinou que a brancura é sinônimo de 

civilização, racionalidade e humanidade plena. 

A linguagem não se refere somente à língua enquanto mero instrumento de 

comunicação, mas a uma instituição social permeada pelos valores de uma cultura. No 

âmbito da linguagem como instrumento comunicacional, o antilhano evitará ao máximo 

falar petit-nègre. Caso o francês lhe responda nesse registro, isso será compreendido 

como uma devolução à zona do não-ser, uma rejeição simbólica ao seu esforço de 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

17 

aproximação da zona do ser. Já no plano da linguagem como instituição social, Fanon 

identifica um verdadeiro processo de escravização cultural, pelo qual o antilhano assimila 

valores franceses a ponto de negar a si mesmo. Ele cita, com ironia e angústia: 

 

Nas escolas, os jovens negros não paravam de repetir “nossos pais, os gauleses”; 
as crianças, quando liam histórias sobre os selvagens nas obras dos brancos, logo 
pensavam no preto que vivia na África; quando compunham redações sobre as 
férias escolares, adolescentes de dez a catorze anos escreviam: “gosto das férias, 
pois poderei correr nos campos, respirar ar puro e voltar com as faces rosadas”. 
(Fanon, 2008, p. 141) 

 
Tal como os que recebiam respostas em petit-nègre, esses jovens eram 

continuamente devolvidos à zona do não-ser, zona de exclusão ontológica, onde o 

reconhecimento é sempre diferido. Fanon, como homem antilhano, também foi capturado 

por esse processo. Sua experiência durante a Segunda Guerra Mundial e sua ida à França 

para estudar psiquiatria o confrontaram diretamente com os limites do ideal 

assimilacionista: 

Que história é essa de povo negro, de nacionalidade negra? Sou francês. 
Interesso-me pela cultura francesa, pela civilização francesa, pelo povo francês. 
[...] Interesso-me pessoalmente pelo destino da França, pelos valores franceses, 
pela nação francesa. Que é que eu tenho a ver com um Império Negro? (Fanon, 
2008, p. 170) 

 

Aqui, Fanon revela o grau de alienação a que foi submetido — uma alienação que o 

fazia pensar a partir do ponto de vista do opressor. Apenas quando é devolvido à zona do 

não-ser é que ele começa a romper com a ideologia assimilacionista, reconhecendo-a 

como violência simbólica e instrumento de dominação psíquica. 

No contexto português, essa estrutura está inscrita juridicamente no Artigo 56.º do 

Estatuto dos Indígenas de 1954, que estabelece critérios para que um indígena possa 

adquirir cidadania. Primeiramente, exige-se que tenha mais de 18 anos (Art. 56.º, alínea 

a). Em seguida, que “fale corretamente a língua portuguesa” (alínea b). Tal exigência 

reafirma a língua como marcador de humanidade reconhecida. Como afirma Fanon: “Falar 

uma língua é tomar posse de um mundo, de uma cultura. [...] O negro antilhano será tanto 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

18 

mais branco, isto é, se aproximará do homem verdadeiro, na medida em que adota a 

língua francesa.” (Fanon, 2008, p. 34)  

Logo, o indígena português só poderá ser reconhecido como cidadão se negar sua 

própria matriz linguística e cultural. O acesso à cidadania torna-se, portanto, um rito de 

passagem simbólica do não ser para o ser – rito que implica a renúncia da ancestralidade. 

A seguir, o artigo determina que o aspirante a cidadão “exerça profissão, arte ou 

ofício de que aufira rendimento necessário para o sustento próprio e das pessoas de 

família a seu cargo” (alínea c). Aqui, a cidadania é restringida àqueles que se alinham à 

lógica produtiva capitalista do colonizador, desconsiderando as formas comunitárias e 

simbólicas de reprodução social das populações indígenas. 

Já a alínea d) exige “bom comportamento e [...] a ilustração e os hábitos 

pressupostos para a integral aplicação do direito público e privado dos cidadãos 

portugueses”. Essa exigência dá margem a uma avaliação subjetiva da conduta indígena, 

centralizando nas autoridades coloniais o poder de definir quem é “civilizado” o suficiente. 

Trata-se de um instrumento de controle sobre os modos de vida, os corpos e as 

subjetividades colonizadas. 

Por fim, exige-se que o indígena “não tenha sido notado como refratário ao serviço 

militar nem dado como desertor” (alínea e). A adesão ao império e à sua máquina de 

guerra converte-se em pré-requisito para a cidadania; ou seja, o indígena deve não apenas 

obedecer, mas lutar e, se necessário, morrer pelo poder que o domina. 

A divisão entre zona do ser e zona do não-ser, como propõe Fanon, é uma 

construção maniqueísta do colonialismo. Ainda assim, nenhuma dessas zonas é 

homogênea. No interior do mundo dos “não-seres”, também há hierarquias. O antilhano, 

por exemplo, é um sub-humano que deseja reconhecimento do branco, mas, ao mesmo 

tempo, constrói para si um outro “não-ser” inferior: o africano continental. Fanon observa: 

“O antilhano também produz um não-ser inferior a ele, o africano. O primeiro ficará 

envergonhado quando confundido com senegaleses, por exemplo.” (Fanon, 2008, p. 143) 

Essa reprodução da lógica colonial pelo próprio colonizado mostra o quão profundo 

é o trauma simbólico da colonização: ela produz sujeitos que desejam tornar-se o opressor 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

19 

e, no mesmo gesto, oprimem outros como forma de se distanciar de sua própria 

desumanização.  

  
5.4 O antagonismo colonial e o desejo de libertação 

 O colonialismo, para Frantz Fanon, é, antes de tudo, um regime de violência – não 

apenas no plano físico, mas, sobretudo, na esfera simbólica e subjetiva. A estrutura 

colonial funda-se num antagonismo radical entre o colonizador e o colonizado, em que a 

simples existência de um representa uma ameaça à dominação do outro. Esse 

antagonismo é constitutivo da lógica colonial e impede qualquer reconciliação verdadeira 

entre as partes. Fanon resume essa tensão numa fórmula precisa: “O trabalho do colono 

é tornar impossíveis quaisquer sonhos de liberdade do colonizado. O trabalho do 

colonizado é imaginar todas as combinações eventuais de aniquilar o colono.” (Fanon, 

1968, p. 87) 

Nesse embate, o Estatuto dos Indígenas Portugueses de 1954 aparece como 

ferramenta jurídica e ideológica que busca neutralizar esse desejo de libertação ao 

incorporar mecanismos de normalização e controle. Um dos mais poderosos é o 

dispositivo do trabalho, concebido não como direito, mas como dever civilizacional. Nesse 

ponto, a legislação colonial revela sua intenção de moldar o sujeito indígena à imagem do 

colonizador, apagando sua cultura, modos de vida e cosmologias. 

O Art. 32.º deixa isso claro ao estabelecer que: “O Estado procurará fazer 

reconhecer pelo indígena que o trabalho constitui elemento indispensável de progresso, 

mas as autoridades só podem impor o trabalho nos casos especificamente previstos na 

lei.” O uso da expressão “fazer reconhecer” expõe a lógica vertical e autoritária da 

colonização. O indígena não é convocado ao trabalho como possibilidade de autonomia, 

mas como meio de assimilação aos valores europeus. O progresso aqui não é neutro: 

trata-se do progresso dentro da ordem colonial, marcado por uma concepção eurocêntrica 

de desenvolvimento. Como observa Santiago Castro-Gómez (2005), essa “razão abissal” 

do Ocidente constrói uma linha de separação entre o humano civilizado e o sub-humano 

colonizado, legitimando a tutela colonial como missão civilizadora. 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

20 

O trabalho passa, assim, a ser um instrumento de alienação. Como nos mostra 

Albert Memmi: “O colonizado é constantemente pressionado a trabalhar não por sua 

liberdade, mas para fugir da miséria imposta pela própria estrutura colonial. Seu trabalho 

é vigiado, explorado, e jamais considerado criação livre.” (Memmi, 1977, p. 124) Esse 

processo é reiterado no Art. 33.º, que afirma: “Os indígenas podem livremente escolher o 

trabalho que desejam efetuar, quer de conta própria, quer de conta alheia, ou nas suas 

terras que para esse efeito lhes forem destinadas.” 

A cláusula de “livre escolha” é ilusória. O trabalho “livre” do indígena é, na verdade, 

uma liberdade vigiada, enquadrada dentro de um território delimitado e autorizado pelo 

Estado colonial. O próprio fato de o exercício do trabalho depender de “terras que para 

esse efeito lhes forem destinadas” demonstra a ausência de soberania do indígena sobre 

sua vida e seu território. Como observa Boaventura de Sousa Santos (2007), o 

colonialismo moderno sempre combinou formas de violência jurídica e epistêmica, 

privando os povos colonizados da capacidade de produzir conhecimento sobre si mesmos 

e de governar suas próprias práticas sociais. 

Além disso, o Art. 34.º estabelece que: “A prestação de trabalho a não-indígenas 

assenta na liberdade contratual no direito a justo salário e assistência, devendo ser 

fiscalizada pelo Estado, através de órgãos apropriados.” 

A menção ao “justo salário” e à “liberdade contratual” serve para maquiar a 

exploração com uma linguagem jurídica liberal. No entanto, como lembra Achille Mbembe, 

no regime colonial não há simetria real entre as partes do contrato: “A colonização funda-

se num contrato desigual e não recíproco, em que o colonizado está sempre em posição 

de inferioridade. A liberdade contratual é uma ficção, pois a própria subjetividade do 

colonizado é negada.” (Mbembe, 2018, p. 59) 

O Estatuto, ao articular essa linguagem da legalidade, mascara sua função como 

instrumento de desumanização. A colonização do trabalho é, nesse sentido, uma 

colonização do tempo, do corpo e do desejo. O indígena só é considerado sujeito à medida 

que aceita se tornar útil dentro da engrenagem colonial, ou seja, à medida que abdica da 

própria existência autônoma. Fanon compreende esse processo como parte da produção 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

21 

de um sujeito colonizado alienado, que internaliza a hierarquia colonial como natural. A 

violência colonial, para ele, não visa apenas dominar o corpo, mas capturar o imaginário.  

O trabalho compulsório, mesmo sob formas contratualizadas, é um dos dispositivos 

centrais desse processo. “Para o colonizado, a vida só começa com a ruptura radical com 

o colonialismo. O mundo novo não pode nascer sem violência. Libertar-se é, antes de 

tudo, um processo psíquico.” (Fanon, 1968, p. 50) 

Essa libertação exige a destruição da gramática do colonizador. O desejo de 

liberdade, reprimido pelo Estado colonial por meio de leis, escolas e trabalho alienado, 

sobrevive nos gestos de insubordinação, nos silêncios estratégicos, nas recusas ao 

alistamento ou às práticas de assimilação. A descolonização, nesse sentido, não é apenas 

um projeto político, mas uma reconstituição radical da subjetividade. 

 
6 Considerações finais 

 

As discussões desenvolvidas ao longo deste trabalho permitiram evidenciar como 

o Estatuto dos Indígenas Portugueses de 1954, longe de constituir um mero dispositivo 

jurídico-administrativo, materializou de forma contundente as estruturas simbólicas e 

práticas do colonialismo português tardio. Por meio de uma leitura crítica orientada pela 

perspectiva fanoniana, revelou-se que os mecanismos legais de categorização entre 

“indígenas” e “assimilados”, bem como as normas relativas ao trabalho, à educação e ao 

reconhecimento da cidadania, funcionavam como instrumentos de produção da 

inferiorização sistemática dos sujeitos colonizados.  

Esses dispositivos operavam não apenas no plano institucional, mas sobretudo no 

interior das subjetividades, promovendo a alienação e a desumanização do colonizado, 

que se via constrangido a enxergar a si mesmo pelo olhar do colonizador. O trabalho, a 

escola, a linguagem jurídica e a própria figura do “bom indígena assimilado” eram 

convocados para instaurar uma lógica de exclusão travestida de civilização, criando um 

horizonte de vida regulado por padrões que negavam o valor e a dignidade das culturas 

africanas.  



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

22 

Nesse sentido, o Estatuto inscreve-se como parte de uma gramática do império, 

cujas consequências ultrapassam o campo legal e se projetam sobre os modos de ser, 

pensar e sentir dos sujeitos subalternizados. Pensar o Estatuto, portanto, é também 

interrogar os legados coloniais que ainda persistem nas formas contemporâneas de 

desigualdade, de racialização e de epistemicídio, convocando o campo educacional, 

jurídico e político a revisitar criticamente os marcos que sustentam a colonialidade do 

presente. 

 

Referências 
 
CASTIANO, José; NGOENHA, Severino; BERTHOUD, Gérard. A longa marcha de uma 
“Educação para Todos” em Moçambique. Maputo: Imprensa Universitária, 2005. 
 
CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. 2. ed. Lisboa: Antígona, 2007. 
 
CHIMBUTANE, Feliciano. Língua e educação em Moçambique: uma perspetiva sócio-
histórica. In: GONÇALVES, Perpétua; FELICIANO, Carla (orgs.). Multilinguismo e 
multiculturalismo em Moçambique. Maputo: Alcance Editores, 2015. p. 35–76. 
Disponível em: 
https://www.researchgate.net/publication/365395824_Lingua_Educacao_e_Sociedade_e
m_Mocambique_Assimilacao_Uniformizacao_e_Aceno_a_Unidade_na_Diversidade. 
Acesso em: 26 mar. 2025. 
 
DIAS, Helena. As desigualdades sociolinguísticas e o fracasso escolar: em direção 
a uma prática linguístico-escolar libertadora. Maputo: Promédia, 2002.  
 
FANON, Frantz. Les damnés de la terre. Tradução de Enilce Albergaria Rocha e 
Waltensir Dutra. Os condenados da terra. 6. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
1968. Disponível em: 
https://www.marxists.org/portugues/fanon/1961/condenados/01.htm. Acesso em: 6 mar. 
2025. 
 
FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. 
Salvador: EDUFBA, 2008. 
 
FANON, Frantz. Racismo e cultura. In: FANON, Frantz. Defesa da revolução africana. 
Lisboa: Livraria Sá da Costa, 1969. 
 

https://www.researchgate.net/publication/365395824_Lingua_Educacao_e_Sociedade_em_Mocambique_Assimilacao_Uniformizacao_e_Aceno_a_Unidade_na_Diversidade
https://www.researchgate.net/publication/365395824_Lingua_Educacao_e_Sociedade_em_Mocambique_Assimilacao_Uniformizacao_e_Aceno_a_Unidade_na_Diversidade
https://www.marxists.org/portugues/fanon/1961/condenados/01.htm


 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

23 

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método I: traços fundamentais de uma 
hermenêutica filosófica. 11. ed. Petrópolis: Vozes, 1999. 
 
GINZBURG, Carlo. Sinais: raízes de um paradigma indiciário. In: Mitos, emblemas, 
sinais: morfologia e história. Tradução de Federico Carotti. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1989. p. 143–180. Disponível em: 
http://www.historiaecultura.pro.br/cienciaepreconceito/instrumentos/sinais.pdf. Acesso 
em: 6 mar. 2025. 
 
GÓMEZ, Maria. Educação moçambicana – história de um processo: 1960-1984. 
Maputo: Livraria Universitária, 1999. 
 
KIPLING, Rudyard. The white man's burden. 1899. Disponível em: 
https://www.poetryfoundation.org/poems/46473/the-white-mans-burden. Acesso em: 6 
abr. 2025. 
 
MAZULA, Braúlio. Educação, cultura e ideologia em Moçambique: 1975-1985. 
Maputo: Fundo Bibliográfico da Língua Portuguesa – Edições Afrontamento, 1995. 
 
MBEMBE, Achille. Necropolítica. Tradução de Renata Santini. São Paulo: n-1 edições, 
2018. 
 
MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em 
saúde. 14. ed. São Paulo: Hucitec, 2014. 
 
MUNANGA, Kabenguele. Arte afro-brasileira: o que é afinal? In: AGUILAR, Nelson. 
Catálogo da mostra do redescobrimento. Arte afro-brasileira. São Paulo: Fundação 
Bienal de São Paulo, 2000. 
 
PORTUGAL. Decreto-Lei n.º 39.666, de 20 de maio de 1954. Estatuto dos Indígenas 
Portugueses das Províncias da Guiné, Angola e Moçambique. Diário do Governo, 
Lisboa, 20 maio 1954. Disponível em: https://arquivohistorico-mineiro.memoria.gov.pt. 
Acesso em: 6 abr. 2025. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 
Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos 
Aires: CLACSO, 1999. p. 107–130. Disponível em: 
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf. Acesso 
em: 9 abr. 2025. 
 
SENGHOR, Léopold. Discurso proferido na sessão de 23 de setembro de 1964. 
Diário do Congresso Nacional, p. 559–560, 24 set. 1964. Disponível em: 
https://www2.camara.leg.br/atividade-

http://www.historiaecultura.pro.br/cienciaepreconceito/instrumentos/sinais.pdf
https://www.poetryfoundation.org/poems/46473/the-white-mans-burden
https://arquivohistorico-mineiro.memoria.gov.pt/
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf
https://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/plenario/discursos/escrevendohistoria/visitantes/serie-estrangeira/decada-1960-69/pdf/Leopold%20Senghor_230964.pdf


 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15708, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15708 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

24 

legislativa/plenario/discursos/escrevendohistoria/visitantes/serie-estrangeira/decada-
1960-69/pdf/Leopold%20Senghor_230964.pdf. Acesso em: 6 abr. 2025. 
 

 

i Anfibio Zacarias Huo, ORCID:  https://orcid.org/0000-0002-2490/4894 

Universidade Presbiteriana Mackenzie 
Doutorando em Educação, Arte e História da Cultura na Universidade Presbiteriana Mackenzie, São 
Paulo, Brasil; membro do Grupo de Estudos e Pesquisas em Pedagogia Social (GEPEEPS) e do Grupo 
de Estudos e Pesquisas em Africanidades (GEPA).    
Contribuição de autoria: Criação da pesquisa bibliográfica, construção do referencial teórico, análise 
dos dados e a redação do texto. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/8214849521360449. 
E-mail: anfibiohuo3@gmail.com 

 
ii João Clemente De Souza Neto, ORCID:  https://orcid.org/0000-0003-3348-8316 

Universidade Presbiteriana Mackenzie 
Pós-doutorado em Sociologia Clínica e Professor no programa de Pós-graduação em Educação, Arte 
e História da Cultura na Universidade Presbiteriana Mackenzie. Líder do Grupo de Pedagogia Social 
(USP) e líder do Grupo de Pedagogia Social da Universidade Presbiteriana Mackenzie.  
Contribuição de autoria: Definição da metodologia, análise dos dados e a redação do texto, sugestão 
de ajustes. 
Lattes:  http://lattes.cnpq.br/3200985522734291. 
E-mail: j.clemente@uol.com.br    

 
 

Editora responsável: Genifer Andrade 

   
 

Especialista ad hoc: Cláudia Battestin e Joelma Monteiro de Carvalho. 
 

 
 

Como citar este artigo (ABNT): 
HUO, Anfibio Zacarias.; SOUZA NETO, João Clemente de. Análise Fanoniana do estatuto 
dos indígenas portugueses em Guiné, Angola e Moçambique (1954). Rev. Pemo, 
Fortaleza, v. 8, 15708, 2026. Disponível em: 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo/article/view/15708  
 
 
 

Recebido em 13 de junho de 2025. 
Aceito em 20 de agosto de 2025. 

Publicado em 01 de janeiro de 2026. 

                                                      

https://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/plenario/discursos/escrevendohistoria/visitantes/serie-estrangeira/decada-1960-69/pdf/Leopold%20Senghor_230964.pdf
https://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/plenario/discursos/escrevendohistoria/visitantes/serie-estrangeira/decada-1960-69/pdf/Leopold%20Senghor_230964.pdf
https://orcid.org/0000-0002-2490/4894
https://orcid.org/0000-0003-3348-8316
mailto:j
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo/article/view/15708



