
 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15650, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15650 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

1 

 
As boas novas do hip hop: a negritude encontrada 

 
 
ARTIGO 

Veluma Martins da Encarnaçãoi 
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, Brasil 

 
Resumo 
O movimento hip hop é uma das culturas mais acessadas por pessoas 
majoritariamente negras e periféricas e traz para essas pessoas uma possibilidade 
outra que não a subalternidade, a morte física e a existencial. Por ter essa 
essência emancipatória, enquanto movimento cultural, sofre constantemente 
ataques e perseguições orquestradas, a fim de deslegitimar o poder transformador 
que exerce na vida de jovens periféricos. Em diálogo com importantes autores 
como Aimé Césaire, Clóvis Moura e Aníbal Quijano, buscaremos neste trabalho 
analisar o hip hop como um movimento cultural historicamente diaspórico, que 
atua positivando existências negras e periféricas a partir da negritude como valor. 
Palavras-chave: Hip hop. Negritude. Resistência cultural. Colonialidade. 
Diáspora. 

 
 

The gospel of hip hop: a re-encounter with negritude 
 

Abstract 
The hip hop movement is one of the cultures most widely embraced by 
predominantly Black and peripheral communities, offering them an alternative 
possibility beyond subalternity, physical death, and existential erasure. Due to this 
emancipatory essence, as a cultural movement it constantly faces orchestrated 
attacks and systematic persecution aimed at delegitimizing the transformative 
power it exerts in the lives of peripheral youth. In dialogue with important authors 
such as Aimé Césaire, Clóvis Moura, and Aníbal Quijano, this work seeks to 
analyze hip hop as a historically diasporic cultural movement that affirms Black and 
peripheral existences through Negritude as a core value. 

              Keywords: Hip hop. Negritude. Cultural Resistance. Colonialism. Diaspora. 

 
1  Introdução 

 

O Brasil é um país independente, democrático e capitalista. Podemos afirmar que 

não estamos mais no período colonial português; porém, as marcas da colonização 

permanecem engendradas em nossa sociedade. A colonização como sistema político e 

econômico, em que uma nação está sob o poder de outra satisfazendo os interesses 

econômicos da Europa, pode ter tido seu fim; a colonialidade, isto é, os resquícios da 

época colonial, permanece. A falsa “descoberta” das Américas dividiu o mundo em raças: 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.47149/pemo.v6.e15650&domain=pdf&date_stamp=2023-05-19


 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15650, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15650 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

2 

negros, mestiços, asiáticos, azeitonados, brancos (Quijano, 2005). Os povos colonizados 

receberam, então, a definição feita pelos “vencedores”, detentores de poder entendidos 

como superiores em conhecimento e cultura diante dos outros, inferiores e, por isso, 

subalternos, indignos de serem tratados com humanidade.  

O processo de coisificação se deu na relação de submissão e violência da 

colonização. Sem contato humano, o colonizador, no lugar de capataz, e o colonizado, 

como instrumento de produção, eram mera coisa, objeto à disposição do senhor (Césaire, 

2020). O negro foi, então, na hierarquização racial, colocado como inferior e, por isso, 

passível de ser escravizado. Vazio de sua humanidade, em tempos de escravização, era 

tratado como mercadoria, virava propriedade privada do senhor branco. Sabemos que 

essa divisão do trabalho e de classe foi pautada pela racialização. No sistema atual do 

capitalismo, essa classificação racial permanece central na sociedade: o antigo 

colonizador branco, hoje, ocupa os melhores trabalhos; os antes colonizados, negros e 

indígena, ocupam os trabalhos menos remunerados, considerados braçais e não 

assalariados. Aqueles considerados minoria na sociedade, destaco neste artigo a 

população negra, apesar da mudança do Brasil Colonial para a Nova República, 

continuam sendo explorados.   

O trabalho, as relações sociais, de poder, de conhecimento seguem atravessados 

pela ideia de raça constituída no período Colonial. Destacarei aqui a colonialidade do ser 

(Maldonado-Torres, 2022), que está intrinsecamente relacionada à naturalização de 

eventos de guerra. Para as pessoas marcadas pela colonialidade no corpo, a morte e a 

violência são realidades diárias. O corpo colonial não é visto como um ser; é invisível a 

direitos enquanto humano, visto como objeto, alvo a ser eliminado. Vive, então, em 

constante estado de guerra, condenado a morrer antes do tempo. Diante dessa realidade, 

o corpo colonial negro reage contra a negação de sua humanidade com um grito que busca 

atenção para a sua existência. 

Sabemos que são direitos sociais estabelecidos na Constituição Federal de 1988 

a educação, a saúde, a alimentação, o trabalho, a moradia, o transporte, o lazer, a 

segurança, a previdência social, a proteção à maternidade e à infância e a assistência aos 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15650, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15650 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

3 

desamparados; porém, a realidade vivida diariamente por essa população sinaliza a 

ausência da proteção desses direitos inerentes a qualquer indivíduo em terra brasileira. 

De acordo com Wallerstein (1993), com a ausência de fé no Estado para resolver as 

grandes rachaduras da sociedade, há a auto-organização em grupos. Em busca de formas 

possíveis de existência, os grupos minoritários, socialmente, recorrem ao agrupamento. 

Foi assim com os negros em tempos de escravização, por meio dos quilombos, e assim 

permanece atualmente. O movimento hip hop pode ser considerado um desses 

movimentos grupais que se iniciam com a união dos iguais como uma alternativa de luta 

pela vida.  

Em um primeiro momento, este estudo buscou apresentar o contexto da 

colonialidade e o lugar central da questão racial brasileira. Em seguida, propomos uma 

reflexão sobre o movimento hip hop como uma expressão cultural negra e periférica, que 

surge como uma força da diáspora, uma alternativa coletiva diante de uma história de 

escassez, com poder social e existencial para seus participantes negros e marginalizados. 

Por meio de rimas, reportagens e do embasamento teórico de autores como Aimé Césaire, 

Clóvis Moura e Aníbal Quijano, argumentamos que o hip hop promove a valorização da 

negritude, corroborando a formação de identidades críticas e conscientes e que, por 

possuir esse potencial transformador para os jovens periféricos, é um movimento político-

cultural constantemente alvo de tentativas de criminalização. 

 

2  Na força do Hip hop: a reinvenção do ser negro 

 

A criação do movimento hip hop está diretamente relacionada ao Atlântico Negro: 

a viagem forçada de pessoas negras para diferentes continentes do mundo. A diáspora 

negra convive de perto com a violência física e mental e, por isso, tem de encontrar frestas 

no caos para se manter viva física e existencialmente. A arte, no contexto da escravização, 

tinha relação direta com a vida; era a única forma de expressar necessidades e desejos 

de maneira livre (Gilroy, 2001). É importante destacar que a cultura dos escravizados 

negros não era valorizada pelos senhores, entendida como menor, sem valor e exótica. 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15650, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15650 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

4 

Por exemplo, a capoeira, em que povos negros aperfeiçoavam suas técnicas de luta, era 

interpretada somente como dança; o griot, cultura oral de contar histórias que servia como 

preservação cultural, era visto como uma forma de passar o tempo dos escravizados, 

evitando, assim, rebeliões políticas. Com o passar do tempo, a cultura dos negros 

começou a ser vista como uma possível ameaça à ordem social branca e, por isso, é 

constantemente alvo de deslegitimação e criminalização. 

Historicamente, negros foram colocados na categoria de passivos, incapazes de 

ser agentes com uma história intelectual ou de criação. Um dos movimentos culturais que 

mais crescem em todo o mundo é fruto desse povo. O movimento hip hop surge como 

resposta da diáspora ao capitalismo. Na década de 1970, no Bronx, subúrbio de Nova 

York, sem as mínimas condições básicas de vida, a população negra e latina se via na 

necessidade de lutar diariamente pelo pouco, recorrendo a gangues para a sobrevivência 

diária. A tomada de consciência da realidade de um povo do mesmo lugar, atravessado 

pelas mesmas opressões e dificuldades e que agia alimentando a própria morte, pôde se 

organizar coletivamente, não mais em gangues, e sim em prol de auxílio às melhores 

condições de vida de negros e latinos. A saída encontrada foi a transformação das 

gangues em organizações. Em pouco tempo, o território antes marcado por lutas físicas 

servia de palco para DJs e batalhas artísticas. Mais tarde, as festas se organizaram em 

um movimento cultural do hip hop. 

Colocando o olhar mais no movimento construído em solo brasileiro, o hip hop 

aparece como uma cultura que inicialmente se organiza em torno de associações em 

favelas e lugares periféricos, como uma possibilidade de fuga da violência diária pelo 

trabalho comunitário, por meio da música, dança e pintura. Com sua centralidade de 

encontros em praças e locais abertos em que o povo negro era maioria, havendo, assim, 

uma maior facilidade de troca entre os pares, constituindo uma alternativa ao racismo 

vivenciado diariamente em outros ambientes (Teperman, 2015). É importante fazer a 

conceituação do termo hip hop para esclarecer do que falaremos neste artigo. De acordo 

com Schloss (2009), o primeiro significado atribuído se refere às diferentes formas de arte 

(visual, musical e corporal) como uma experiência de cultura vivida e compartilhada no 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15650, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15650 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

5 

coletivo, não necessariamente atrelada à mídia. No Brasil, podemos considerar locais 

como as rodas culturais e batalhas de rima. O segundo se refere ao gênero musical rap 

como um produto, diretamente atrelado à indústria musical, seja mainstream ou 

underground, e o terceiro conceito está atrelado à atitude, uma forma de generalização de 

um corpo periférico e negro, a qual ocorre, em grande parte, de forma pejorativa.  

A definição de raça, desde o seu surgimento, não teve participação do negro, que 

esteve passível somente à determinação e caracterização externas, do outro branco. Já 

entendemos que a colonização atuou na destruição da memória de um povo. As 

referências do que é ser negro em terras brasileiras foram montadas com base na história 

de violência, atrelada ao olhar eurocêntrico depreciativo. Não havendo espaço para se 

construir um ser negro singular, a identidade lhe foi negada, pois o passado foi apagado e 

escrito pelas mãos de outros; o negro, assim, ficou desenraizado. É o que Veiga (2019) 

chama de “efeito diáspora”, a sensação de não se sentir acolhido e incluído nas dinâmicas 

sociais sem estar na posição de subalternidade. É necessário, então, recuperar o passado 

para que o negro possa se encontrar ontologicamente. Para Césaire (2010), o 

protagonismo e a autonomia do negro somente se dariam a partir do momento em que ele 

assumisse a raça tanto nas questões culturais quanto nas políticas; ignorá-la não é uma 

opção. Pautar que “somos todos iguais” é não confrontar um problema existente há 

séculos. A negritude surge, então, como reação antirracista, a partir da desalienação do 

negro, em uma reinvindicação coletiva que visa à mudança social. Consideramos, então, 

que o movimento hip hop contribui, por meio da construção coletiva, para o resgate de 

identidades negras: a reconstrução do que é ser negro não mais feita por outro, e sim 

pelos próprios, isto é, o encontro com a negritude. 

[...] Não pode permanecer na condição de objeto e de aceitação passiva, 
desemboca em revolta, transformando a solidariedade e fraternidade em 
armas de combate. A negritude torna-se uma convocação permanente de 
todos os herdeiros dessa condição para se engajarem no combate para 
reabilitar os valores de suas civilizações destruídas e de suas culturas 
negadas [...] faz parte do processo de resgate de sua identidade coletiva. 
(Munanga, 2009, p. 15) 

 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15650, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15650 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

6 

Quando tratamos da negritude, consideramos que os negros, por toda a história de 

subalternidade, possuem problemas específicos e precisam dar conta deles por eles 

mesmos: alienação do seu corpo, da sua cor, cultura e história. É preciso tomar 

consciência desses problemas em busca da construção de seu ser, e essa, de acordo com 

Munanga (2009), é como uma terapia de grupo: eliminando seu complexo de inferioridade, 

pode, então, se colocar “em pé de igualdade com os outros oprimidos, o que é uma 

condição preliminar para uma luta coletiva.” (p. 14) A aceitação da marca da negritude no 

seu corpo é o começo para a recuperação do ser negro. No movimento hip hop, a estética, 

a cor, o cabelo e as roupas sempre tiveram papel importante na cultura. É normalmente 

daí que a negritude começa a ser recuperada, antes de atingir atributos intelectuais, morais 

e psicológicos. 

A fim de entender o movimento cultural hip hop, que se organiza por meio da 

coletividade, partiremos dos conceitos de grupos de Clovis Moura (2019). Para o autor, o 

grupo diferenciado é aquele identificado por uma marca que lhe é atribuída pelo outro 

hegemônico; suas diferenças, então, são avaliadas de acordo com os valores da 

sociedade de classes. O grupo, nessa posição, é tratado como mero objeto, sem 

interiorização e conteúdo. O povo negro possui uma marca diferenciadora na sociedade 

brasileira que é atribuída à inferioridade; a partir daí, são criados estereótipos negativos 

para afirmar essa ideia, como uma suposta feiura, ausência de inteligência e propensão 

ao crime, entre outros. Como é visto como um objeto, todos são tratados como um bloco 

uniforme, sem singularidade; há, então, uma padronização de comportamento do grupo 

oprimido e marginalizado. Já o grupo específico, diferente do anterior, possui interioridade, 

pois ocorre quando os membros do próprio grupo conseguem se ver como diferenciados 

pela sociedade global, pelos demais que não possuem a mesma marca. Adquirindo, 

assim, consciência dessa diferença, há uma reelaboração da marca diferenciadora em 

positiva. 

Podemos considerar que o movimento hip hop cultural, inicialmente, se apresenta 

como um grupo específico a partir do momento em que se entende que seus participantes, 

maioritariamente negros, são tratados de forma diferente na sociedade e, por isso, se faz 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15650, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15650 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

7 

necessário um lugar de acolhimento, de possibilidade de ser existencialmente. Para não 

se marginalizar totalmente diante de uma sociedade capitalista que somente afirma 

positivamente o branco, o negro se agrupa para defender sua condição humana. Nesse 

grupo, o negro não é a minoria; sua marca diferenciadora não denota inferioridade; sua 

beleza é exaltada em sua diversidade; seus conhecimentos, habilidades e voz têm 

importância. É um movimento que tem a negritude como valor. Ao considerar os rappers 

como intelectuais específicos, Cannavô et al. (2025, p. 15) destaca: 

 

Eles visam tensionar a norma e subvertê-la, produzindo, assim, insurgência 
a partir da possibilidade de desconstrução, implicando na ressignificação 
das pautas sociais representadas nas músicas, como a reapropriação do 
termo “negro”, que é desvinculado da conotação negativa, atribuindo-lhe 
pertencimento étnico e sentido de beleza e orgulho. 
 

Como já citado anteriormente, quando falamos “hip hop”, há diferentes conceitos. 

O movimento hip hop ainda não totalmente atrelado à indústria cultural pode ser 

identificado, mais facilmente, como grupo específico. Na indústria musical, principalmente 

a mainstream, ocorre um processo de integração, uma abertura do movimento para 

penetrar na sociedade de classes, por exemplo, com raps menos politizados, com viés de 

entretenimento, sendo, assim, mais aceitos e ouvidos por diferentes grupos sociais. Essa 

é uma questão complexa, que não será profundamente abordada neste artigo, mas é 

importante pontuar que, historicamente, o movimento hip hop assume um papel social 

diante das questões relevantes para os grupos minoritários, e a possibilidade de essa 

realidade ser modificada é frequentemente debatida no próprio movimento. 

Destaco que o movimento hip hop é majoritariamente constituído por pessoas 

negras, porém não de maneira exclusiva. A presença de participantes plurais, com 

singularidades, é fundamental para o fortalecimento e avanço do movimento cultural. Essa 

diversidade contribui para a construção de um espaço coletivo em que as experiências 

conversam e se complementam. No movimento cultural hip hop, que se apresenta como 

uma ferramenta de expressão e de resistência, ocorre um processo constante de 

aprendizado mútuo que visa à transformação das relações sociais. Como destaca 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15650, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15650 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

8 

Encarnação (2024, p. 115), há algo que se constrói coletivamente entre esses 

participantes que “visa uma sociabilidade inclusiva e, por meio dos seus princípios de 

respeito, as pessoas tratadas como minorias na nossa sociedade, os negros, as mulheres, 

deficientes e LGBTQIAPN+ conseguem formar sujeitos com consciência crítica”. 

As batalhas de rimas, que costumam ocorrer semanalmente em praças públicas de 

diferentes estados do Brasil, possuem potencial social, educativo e político. Esses 

encontros funcionam como arenas de expressão, afirmação de si e construção coletiva de 

saberes. É por meio da improvisação que os rimadores conseguem traduzir suas 

vivências, felicidades, angústias e críticas, disseminando o conhecimento e auxiliando a 

desenvolver a consciência crítica de quem os escuta. Trago, como exemplo, uma rima 

improvisada pelo Gomes, MC de Brasília, durante uma disputa na Batalha da Juventude, 

em São Paulo: 

Meu melhor amigo morreu quando eu tinha 12 anos, tomou 5 tiros dentro da cara, 
você sabe bem do Distrito Federal, Mateusinho lá da Samambaia, usava crack, 
vendia pó, usava maconha e também cocaína, sabe a maior dó da minha vida? Ele 
não ter conhecido as batalhas de rima. (Gomes) 
 

A realidade das periferias brasileiras não é muito diferente daquela vivida no Bronx 

em 1970. Diante da escassez de oportunidades, muitos jovens são engolidos pelas 

opressões e dificuldades que enfrentam todos os dias. O movimento hip hop aparece, para 

alguns, como uma possibilidade outra. Foi assim para Gomes, que lamenta não ter podido 

apresentar esse coletivo a um amigo que precisava dessa saída cultural. Rimas usadas 

como instrumento de elaboração do luto, crítica social e valorização do poder 

transformador do movimento hip hop. 

Para além da disseminação de informação, o movimento cultural pode ser um lugar 

de autoconhecimento ou até mesmo de formação de identidade, como já destacamos ao 

longo deste artigo: o encontro com a negritude. Ao se deparar com um igual – alguém que 

carrega em si traços semelhantes de história, cultura e luta –, é possível se reconhecer no 

outro e em suas potencialidades, que podem ser desenvolvidas em si mesmo. É um 

processo poderoso que rompe com as narrativas coloniais de inferiorização dos corpos 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15650, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15650 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

9 

negros. Doprê, MC de Guarulhos, destaca, na Batalha da Linear, em São Paulo, a 

importância do seu adversário Jotapê nessa jornada de encontro com a sua negritude: 

 

Se pá, cê nem sabe, mas cê que me ensinou a ser preto, um dia esse cara chegou 
pra mim e falou – aí neguinho, deixa eu armar seu cabelo? falei – será que vai ficar 
bom? Ele – acredita – armou assim ó – olha lá no espelho – eu olhei: amor à primeira 
vista. (Doprê) 

 

Um momento simples que marca o início de uma nova relação consigo mesmo, 

mediada pelo olhar e cuidado de outro semelhante. Não é somente sobre a estética, e sim 

sobre uma reconexão consigo, que havia se perdido em um passado marcado pela 

colonialidade. O hip hop, nesse sentido, funciona como um espaço de reeducação 

emocional e simbólica, em que a negritude possui valor e ganha centralidade, 

possibilitando o surgimento de sujeitos conscientes. 

 

3  Hip hop na mira: o combate à voz da periferia 

 

O movimento hip hop tem poder transformador. Para algumas pessoas, o primeiro 

contato com a cultura ocorre por meio de um rap tocado no rádio, na TV, nas mídias sociais 

ou no streaming. O discurso das letras de rap, que narra o cotidiano periférico, suscita 

forte identificação no ouvinte que vive a mesma realidade. Outros podem conhecer mais 

profundamente a cultura por meio de uma roda cultural ou batalha de rima no seu bairro. 

Seja pela indústria musical, seja pelo movimento de rua, ver pessoas negras e periféricas 

que falam as mesmas gírias, vêm do mesmo lugar e passam por questões sociais e raciais 

similares auxilia na diluição do sentimento de desterro, surgindo, no horizonte, a 

possibilidade de ter um lugar para si no mundo, de ser outro que não a sombra pintada 

pelo branco. Ao passo que, internamente, no coletivo do hip hop, pode-se encontrar essa 

força necessária para ser; fora dele, o terceiro conceito (Schloss, 2009) aparece: pessoas 

que atrelam o ser agressivo, sem educação e instrução à imagem de um jovem negro de 

roupas largas que escuta Racionais ou, em uma realidade mais atual, de um jovem com 

cordões de ouro e blusas de time que escuta Orochi ou Poze do Rodo. 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15650, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15650 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

10 

Em 2023, como comemoração aos 50 anos do hip hop, um grande movimento foi 

organizado em diversos estados do Brasil para o reconhecimento do hip hop como 

patrimônio cultural. Eventos abertos ao público nas câmaras de vereadores ocorreram, 

fato que não foi visto com bons olhos por determinados parlamentares. Um caso chama 

atenção: em Curitiba, um vereador do Partido Progressistas (PP), durante votação para 

reconhecer o hip hop como patrimônio imaterial do Paraná, relaciona o movimento cultural 

à bandidagem: 

[...] eu questiono a moralidade disso, uma vez que esse negócio de hip hop, 
eu diria que é uma péssima influência para os nossos jovens e tem raízes, 
tem uma história diretamente ligada a bandidagem [...] Pra que serve o hip 
hop? Para ensinar aos nossos jovens, dizer aos nossos jovens que o crime 
compensa, é a cultura da glorificação da miséria, a ostentação das coisas 
mais vis, sexista, é tudo o que há de pior, e nós ainda temos um subgênero 
do hip hop que é o funk carioca, que trata as mulheres como cadelas, então 
hip hop é isso1 

 

A cultura hip hop de rua enfrenta constantemente as dificuldades de realização de 

um movimento cultural em praças públicas. O conflito com as ferramentas do Estado, 

como a polícia e guardas, é frequente. É importante destacar a dificuldade de apontar 

dados quantitativos para esse tipo de realidade. Por se tratar de uma cultura realizada na 

rua, em sua grande maioria semanalmente, as organizações de batalhas de rima e rodas 

culturais não costumam fazer ampla divulgação dos ocorridos, pela recorrência e com 

possível chance de represálias. Somente em situações que fogem do controle, da 

violência simbólica já naturalizada, é que reportagens são acionadas e MCs e 

organizadores usam suas mídias sociais para relatar o ocorrido. No dia 5 de maio de 2022, 

a ação policial em Cabo Frio/RJ gerou grande revolta interna do movimento e chegou a 

ser noticiada em mídias tradicionais, uma ação truculenta que virou alvo do Ministério 

Público do Estado do Rio de Janeiro. A Batalha do Mantém, localizada na comunidade 

Manoel Corrêa, foi interrompida a tiros por policiais, que destruíram caixas de som e 

causaram correria de jovens e crianças presentes na praça. De acordo com matéria da 

Folha de S.Paulo “[...] um dos policiais disse que, se alguém resistisse, ele atiraria na 

                                                      
1 Câmara Municipal de Curitiba. Sessão Ordinária - 25/04/2023. Youtube, 25 de abril de 2025. Disponível em: 
https://www.youtube.com/live/9LSK5d2Jb5A?si=UaDi3S1uej8AitWf. Acesso em: 2 maio 2025. 

https://www.youtube.com/live/9LSK5d2Jb5A?si=UaDi3S1uej8AitWf


 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15650, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15650 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

11 

cabeça, que rap é coisa de vagabundo e que cultura é na escola, até as 18h”2.  Em 

Londrina, no Paraná, a Batalha da Leste foi mais um alvo em 20 de agosto de 2023: em 

uma praça com cerca de 500 jovens, um grupo de policiais abordou os participantes com 

empurrões, xingamentos e ameaças3. A Batalha da Aldeia, considerada hoje a maior 

batalha de rima do Brasil, sofre represálias pelo menos uma vez a cada ano para se retirar 

da Praça dos Estudantes, em Barueri. Bob 13, um dos organizadores, destaca: 

 

A gente não tem investimento público [...] a gente se apropriou das praças porque 
as praças são feitas pra isso, tivemos várias mudanças dentro dessa história de 8 
anos, tivemos que abaixar a cabeça muitas vezes, sofremos sim repressão policial, 
opressão, fomos convidados a sair de lá várias vezes, mas, nós sempre tivemos 
nossa força, que é o povo, que é a internet, que são as pessoas que enxergam a 
gente de uma forma positiva e nos ajudam. 

 

Seja pela violência simbólica – que, nesse caso, impossibilita que negros e pessoas 

periféricas tenham acesso à cultura sem passar por deslegitimação ou inferiorização – ou 

pela violência física, que agride jovens e crianças por ocuparem um movimento cultural, o 

grupo dominante se apoia na hegemonia que possui das instituições públicas e privadas, 

usando, assim, o poder para impor à sociedade regras, normas e culturas que podem, a 

partir dessas, dificultar a ascensão de minorias como negros, mulheres e pessoas 

LGBTQIAPN+. Qualquer movimentação, então, que vise ao avanço de uma cultura 

periférica, de uma população que ainda se encontra à margem da sociedade, é tratada 

por alguns como ultraje. 

O movimento de deslegitimação e criminalização da cultura periférica está 

diretamente ligado ao racismo e ao classismo. Porém, neste trabalho, destaco que o 

movimento hip hop possui um poder de transformação do ser negro e periférico, e isso o 

caracteriza como ameaça para os mesmos grupos que são, há séculos, hegemônicos na 

sociedade brasileira, por ter a população que historicamente foi colocada como inferior 

                                                      
2 Policiais interrompem a tiros batalha de rap com crianças e adolescentes no RJ. Folha de São Paulo, 2022. Disponível 
em: https://folha.com/cnai2ymp. Acesso em: 2 maio 2025. 
3 Grupo de batalhas de rima apontam abordagem agressiva da polícia. Folha de Londrina, 2023. Disponível em: 
https://www.folhadelondrina.com.br/geral/grupo-de-batalhas-de-rima-aponta-abordagem-agressiva-da-policia-
3239210e.html?d=1. Acesso em: 2 ago. 2025. 

https://folha.com/cnai2ymp


 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15650, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15650 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

12 

enfim conhecendo sua história, seus opressores e seu potencial de luta. O grupo 

hegemônico vai fazer o que for preciso, por meio das armas que tem – poder institucional, 

econômico, ideológico –, para proteger seu lugar no topo. 

Clóvis Moura (2021, p. 27) pontua que “[...] quando se fala do negro brasileiro 

costuma-se dizer que ele foi ótimo escravo e, atualmente, é péssimo cidadão”. Essa ideia 

está atrelada à visão do branco: o ótimo escravo era o que não se rebelava, não fugia para 

os quilombos, não protestava, aceitava os castigos, submetia-se socialmente, 

ideologicamente e psicologicamente aos padrões dos senhores. O péssimo cidadão – 

ideia construída em cima do negro contemporâneo – diz respeito ao negro livre que se 

conscientiza sobre o seu lugar na sociedade, sobre as barreiras que precisará enfrentar e 

que se revolta individualmente ou em coletivo. O negro considerado mau cidadão é o que 

se nega a ser objeto de puro divertimento ou servidão. É aquele que, de alguma forma, 

procura encontrar saída, participando de “movimentos projetivos” (p. 29). O negro do 

movimento hip hop é taxado, então, como o “péssimo cidadão”, com voz para exclamar 

sua realidade, tendo possibilidade de alcançar ascensão social a partir de um movimento 

projetivo que lança demandas e questões sociais e raciais para diferentes momentos e 

lugares. 

 

4 Considerações finais 

 

O direito à cultura, especialmente quando se refere às manifestações das 

populações negras e periféricas, permanece em constante disputa no Brasil. Tal direito, 

na prática negado, exige permanente defesa, argumentação e legitimação diante de 

olhares que ainda consideram determinadas expressões culturais como “menores”, 

exóticas, violentas ou indignas de reconhecimento. Foi assim ao longo da história 

brasileira: a desqualificação de movimentos culturais com vivências e resistências negras, 

como o samba nas décadas iniciais do século XX, os clubes recreativos negros e as 

religiões de matriz africana foram – e muitas vezes ainda são – alvo de perseguições, 

estigmatizações e processos de criminalização.  



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15650, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15650 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

13 

Essa é uma realidade que se reproduz atualmente por meio da marginalização de 

organizações culturais negras, como o funk e o hip hop, que, embora ocupem espaços 

relevantes na indústria cultural contemporânea, seguem sendo alvos de preconceito, 

repressão e tentativas de silenciamento. Tais manifestações não apenas representam 

formas de entretenimento ou lazer, mas também constituem veículos de organização em 

comunidade, denúncia social e resgate singular, especialmente entre a juventude negra e 

periférica. Ir em direção à deslegitimação do movimento hip hop é tentar calar quem a 

sociedade sempre se recusou a ouvir. 

O movimento hip hop avança e, pela força de seu povo, ocupa espaços onde o 

Estado historicamente se faz ausente – espaços de educação, cultura e lazer –, e o Estado 

comparece quase sempre sob a face da repressão, da violência e da morte. Vivenciado 

majoritariamente por uma população negra e periférica, que é contornada pelas barreiras 

impostas pelo racismo, o hip hop se transforma em ferramenta de afirmação, construção 

de subjetividades e fortalecimento coletivo, para além desse contorno.  

O corpo colonial é um não ser marcado pela invisibilidade no que tange aos seus 

direitos como ser e pela excessiva visibilidade quanto à violência e à mortandade. 

Podemos considerar que o movimento hip hop é um lugar que permite que o corpo colonial 

possa, por meio do encontro com o outro, questione o papel da colonialidade. Esse 

movimento não busca somente o reconhecimento como ser, mas também o seu papel de 

criador de conhecimento e de outras possibilidades. 

Nesse contexto, o hip hop atua como um campo de resistência simbólica e material, 

onde a produção artística torna-se também produção de conhecimento e luta. Ao criar 

esses espaços de voz e visibilidade, o movimento permite que corpos historicamente 

subalternizados possam respirar, existir e projetar futuros possíveis, mesmo em meio à 

escassez. Assim, o hip hop não apenas denuncia as estruturas, mas propõe outras formas 

de ser, estar e resistir no mundo, diferentes daquelas pautadas pelo ser hegemônico 

branco. 

 

 



 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15650, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15650 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

14 

Referências 
 
BOB 13 expõe o preconceito e repressão enfrentados pela Batalha da Aldeia ao longo dos 
anos. 17 set. 2024. 1 vídeo (4 min 45 s). Publicado pelo canal Provoca. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=rioMAAsS7wY&t=139s. Acesso em: 2 ago. 2025. 
 
CANNAVÔ, Vinícius Barbosa; HABOWSKI, Adilson Cristiano; GALIZA, Edmar. 
Pedagogias do rap: o rap como possibilidade de pluralização pedagógica. Rev. Pemo, 
Fortaleza, v. 7, e14538, 2025. Disponível em: 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo/article/view/14538. Acesso em: 6 jun. 2025. 
 
CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre a negritude. Belo Horizonte: Nandyala, 2010. 
 
CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. São Paulo: Veneta, 2020. 
 
ENCARNAÇÃO, Veluma Martins da. Racismo no mundo compartilhado do movimento 
Hip hop: entre o grito e a mordaça do capital. 2024. Dissertação (Mestrado em 
Psicologia) – Universidade Federal do Rio de Janeiro, Instituto de Psicologia, Rio de 
Janeiro, 2024. 
 
GILROY, Paul. O Atlântico Negro: modernidade e dupla consciência. São Paulo; Rio de 
Janeiro: Universidade Cândido Mendes – Centro de Estudos Afro-Asiáticos, 2001. 
 
MALDONADO-TORRES, Nelson. Sobre a colonialidade do ser: contribuições para o 
desenvolvimento de um conceito. Rio de Janeiro: Via Verita, 2022. 
 
MOURA, Clóvis. O negro, de bom escravo a mau cidadão? São Paulo: Dandara, 2021. 
 
MOURA, Clóvis. Sociologia do negro brasileiro. 2. ed. São Paulo: Perspectiva, 
2019. 
 
MUNANGA, Kabengele. Negritude: usos e sentidos. Belo Horizonte: Autêntica, 
2009. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 
Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais, 
perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 117-142. 
 
SCHLOSS, Joseph. Foundation: b-boys, b-girls, and Hip-hop culture in New York. Nova 
York: Oxford University Press, 2009. 
 
TEPERMAN, Ricardo. Se liga no som: As transformações do Rap no Brasil. São Paulo: 
Claro Enigma, 2015. 

https://www.youtube.com/watch?v=rioMAAsS7wY&t=139s
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo/article/view/14538


 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15650, 2026 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v8.e15650 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

15 

 
VEIGA, Lucas. Descolonizando a psicologia: notas para uma Psicologia Preta. Fractal: 
Revista de Psicologia, v. 31, p. 244-248, 4 set. 2019. 
 
WALLERSTEIN, Immanuel. Encontros: 1492 e depois; Descobertas: 1992 e antes. 
Revista Crítica de Ciências Sociais, Coimbra, 1993. 
 

i Veluma Martins da Encarnação, ORCID: https://orcid.org/0009-0000-2784-2943 

Universidade Federal do Rio de Janeiro 
Mestre em Psicologia Social pelo Programa de Pós-Graduação de Psicologia pela Universidade 
Federal do Rio de Janeiro (UFRJ/Faperj).  
Contribuição de autoria: problematização, conceituação, metodologia, análise e escrita. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/2238575960340978 
E-mail: psivelumartins@gmail.com 

 
 

Editora responsável: Genifer Andrade 

   
 
Especialista ad hoc: Graziela Ninck Dias Menezes e Jeruza Santos Nobre. 
 

 
 

 

Como citar este artigo (ABNT): 
ENCARNAÇÃO, Veluma Martins da. As Boas Novas do Hip Hop: A negritude encontrada. 
Rev. Pemo, Fortaleza, v. 8, e15650, 2026. Disponível em: 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo/article/view/15650  
 
 
 

Recebido em 23 de junho de 2025. 
Aceito em 11 de agosto de 2025. 

Publicado em 01 de janeiro de 2026. 
 

                                                      

mailto:psivelumartins@gmail.com
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo/article/view/15650



