
1 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v7.e15015 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

Amefricanizando o cuir 

 
 
ARTIGO 

José Henrique de Jesus Silvai 
Universidade Federal de Sergipe, São Cristóvão, SE, Brasil 

Urânia Santos das Chagasii 
Universidade Estadual de Feira de Santana, Feira de Santana, BA, Brasil  

 
 
Resumo 
Existem mil palavras para se referir ao queer, mas quais palavras seriam refletidas 
e utilizadas por nós ladino-amefricanos? Os estudos queer adentram em nosso 
território produzido uma gama de conotações importantes de compreensão das 
nossas pluralidades, mas onde fica o cuir? Começamos por apresentar os 
caminhos que levam ao que chamamos de teoria queer e logo depois, pensando 
a partir do corpo-território, as variações que o queer é delimitado em um território 
que não é seu. Assim problematizamos o cuir e o modo de leitura sul global que é 
tecida sobre uma variação de linguagem do queer ao cuir como um outro modo 
de pensar o conceito sobre uma recontextualização da diferença. 
Palavras-chave: Teoria Cuir. Amefricanidade. Fugitividade 
 

 

 Amefricanizing the cuir  
 

Abstract  
There are a thousand words to refer to queer, but which words would be reflected 
and used by us, Latino-Americans? Queer studies delve into our territory, 
producing a range of important connotations for understanding our pluralities, but 
where does queer fit? We start by presenting the paths that lead to what we call 
queer theory and then, thinking from the body-territory, explore the variations that 
queer is delineated in territories where it does not belong. In this way, we 
problematize cuir and the way of reading from the Global South that is woven 
through a language variation from queer to cuir as another way of thinking about 
the concept through a recontextualization of difference. 

Keywords: Cuir Theory. Amefricanity. Fugitivity. 

 
 

1 Introdução 
 

Este texto busca emergir as narrativas cuir negra amefricana, em vista de 

descentralizar as narrativas hegemônicas que subalternizam e asfixiam as experiências 

cuir amefricanas. Baseando-se nos pensamentos de Pinã Narváez, Yos (Erchxs) (2017), 

abigail Campos Leal (2021), Lélia Gonzalez (2022), Jota Mombaça (2021), Fred Moten e 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.47149/pemo.v6.e15015&domain=pdf&date_stamp=2023-05-19


2 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v7.e15015 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

Stefano Harney (2024), Sayak Valencia (2023) e Val Flores (2010), discutimos as 

concepções de entrelaçamento entre o cuir e a amefricanidade.  

É um trabalho resultante de reflexões que vão se constituindo a partir das 

apresentações e das disputas epistemológicas realizadas cotidianamente em nossas 

experiências sudacas, mediadas pelas teorias queer/cuir e suas monstruosidades e o 

estudos raciais1. Essas discussões colocam em disputa nossas experiências enquanto 

corpos dissidentes negros nos trânsitos de gênero e sexualidade que vivenciamos 

cotidianamente, além das dimensões raciais que não podem ser excluídas na construção 

desses debates. 

Para a realização desta discussão, aprofundamo-nos nos estudos queer of colors 

e suas abordagens analíticas sobre as reivindicações das epistemologias negras, bem 

como suas agências de normalização dos corpos que desordenam as instâncias dos bons 

costumes e desafiam as lógicas binárias cis-hetero-patriarcais. Neste contexto, nos 

alinhamos ao pensamento de Audre Lorde em Irmã Outsider (2021). Buscaremos refletir 

sobre uma perspectiva cuir negra, fundamentada em uma compreensão latino-americana 

que ressalta como o racismo impacta a subjetividade negra e seus recalques, à luz dos 

desdobramentos de uma sociedade colonizada, conforme as contribuições da intelectual 

Lélia Gonzalez em Por um Feminismo Afro-Latino-Americano (2021). 

Assim, iremos destacar uma compreensão do cuir a partir de uma leitura 

racializada que possibilita problematizar os modos de embranquecimento associados às 

teorias que falam de queer/cuir. Analisar a noção de cuir sob a perspectiva da 

amefricanidade permite delimitar como as experiências de bixas, sapatonas, travestis e 

“transmasculines negres” têm subvertido as dimensões teóricas de exclusão da 

                                                      
1 Ao destacar o lugar do cuir/queer sobre uma contextualização sudaca refletimos neste trabalho o 

pensamento de Susy Shock (2021) e Hija de Perra (2015) quando pensa o contexto queer sobre uma outra 
ótica de pensar as experiências do corpo enquanto uma travesti e uma marica. 



3 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v7.e15015 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

racialização nos discursos em solo brasileiro e amefricano, além de reafirmar a presença 

dessas dissidências em lutas por justiça social. 

 É a partir de uma compreensão radical negra que questionamos e refletimos sobre 

a condição de uma concepção cuir amefricana. Ao pensar em suas epistemologias como 

rotas de fuga das categorias de essencialização determinadas pela branquitude, 

consideramos os modos de subversão que criamos enquanto experiências dissidentes 

negras, em uma deserção do mundo colonial como um efeito de revelia e sobrevivência 

para uma transfiguração do mundo e do lugar de determinação ao qual somos 

condicionados. 

A amefricanidade é parte da compreensão da intelectual e filósofa negra brasileira 

Lélia Gonzalez em uma reinterpretação aos modelos coloniais de subalternização nas 

histórias de uma sociedade colonizada. Segundo Gonzalez (2020), a amefricanidade se 

dá a partir da experiência de mulheres negras, homens negros e indígenas contra a 

dominação colonial. Com base nessa dimensão, expandimos o olhar sobre a 

determinação binária entre as relações de homem e mulher, para pensar como a 

amefricanidade se expressa na experiência negra que rompe com as conotações binárias 

do pensamento cis-heteronormativo.  

Assim, salientamos o lugar de subalternização enquanto corpos que buscam, por 

via da interseccionalidade, trazer possibilidades para pensar as condições de justiça social 

que as pessoas negras dissidentes carregam (Collins, 2020). Com isso, este trabalho 

surge mediante um sublugar e uma posição metodológica realocada ao modelo 

submetodologia indisciplinada, proposta por Mombaça (2016), como um modelo de dispor 

aos modos de fixação colonial e de provocar um modo desleal à norma em um 

redirecionamento outro sobre os modos de produção do conhecimento na condição do 

“sub” que advém do lugar de subalternidade dos sujeitos.  

Para fazer jus ao modo de adoção que delimita uma inscrição ao modelo 

submetodológico indisciplinar, adotamos neste percurso um processo de revisão 

bibliográfica em que os precedentes se mostram em narrativas que são ditas como 

discursos pelo subalterno diante do que é proposto por Spivak (2010), buscando em fontes 



4 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v7.e15015 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

que denunciam as condições de marginalização e subalternidade determinada pelo mundo 

colonial. Com base nisso, tecemos neste exercício uma condição teórica de pensar as 

condições de uma leitura do cuir sobre uma dimensão amefricana como estrutura que 

permite pensar e expressar outras nuances para produzir uma leitura do cuir que esteja 

delimitada em território latino-americano.  

 

2 Entre o queer e o cuir  

 

Em um primeiro momento, precisamos apresentar caminhos possíveis sobre o 

significado que compõe a palavra cuir que tomamos como dimensão de aporte para 

reflexão a partir da amefricanidade. Com isso, muitos questionamentos são elaborados: 

De onde surge a reescrita dessa palavra? O que difere o cuir do queer? Será só um 

modismo, como citam alguns estudiosos dos estudos queer? Começamos por aqui para 

refletir sobre o cuir amefricano e suas implicações, abordando desde o início a condição 

de se pensar o cuir a partir de expressões territoriais que, por sua vez, já carregam uma 

conotação racial. Trata-se de compreender, em profundidade, o que significa pensar o cuir 

enraizado em solo latino-americano. 

Ao pensar o surgimento da palavra cuir, rememoramos a relação que o queer 

teceu em nosso território, mas para este entendimento precisamos voltar ao processo de 

dimensão etimológica para começar a disputar o que estamos colocando em ação. 

Segundo Sayak Valencia (2023), no artigo Do queer ao Cuir: Geopolítica do 

Estranhamento e Epistêmica do Sul Global, o termo queer apresenta uma variação de 

genealogias tomadas como expressão de investigação a partir de 1922, quando o termo 

queer se apresenta como uma forma depreciativa da homossexualidade. A partir dessa 

marcação temporal e dos avanços dos estudos queer, surgiram as dimensões de 

composição cuir.  

Para refletir o lugar de composição do cuir, é necessário compreender as diversas 

manifestações que um possível conceito exerce. Com base nessa premissa, refletimos a 



5 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v7.e15015 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

variação do queer ao cuir a partir do que os filósofos franceses, Deleuze e Guattari (2010, 

p. 30), expressam sobre o lugar dos conceitos: 

 

[..] os conceitos se acomodam uns aos outros, superpõem-se uns aos outros, 
coordenam seus contornos, compõem seus respectivos problemas, pertencem à 
mesma filosofia, mesmo se têm histórias diferentes. Com efeito, todo conceito, 
tendo um número finito de componentes, bifurcará sobre outros conceitos, 
compostos de outra maneira, mas que constituem outras regiões do mesmo plano, 
que respondem a problemas conectáveis, participam de uma co-criação. Um 
conceito não exige somente um problema sob o qual remaneja ou substitui 
conceitos precedentes, mas uma encruzilhada de problemas em que se alia a 
outros conceitos coexistentes (Deleuze; Guattari, 2010, p. 30). 

 

Quando pensamos o cuir, percebemos estar diante de uma nova rede de sentidos 

que se expressa numa sonoridade compartilhada, embora gere efeitos distintos sobre as 

noções de queer e de cuir. Assim, ao refletirmos sobre o cuir e suas variações, 

concebemos um espaço de recontextualização: compreendemos o cuir a partir da 

diferença territorial, reconhecendo suas desterritorializações enquanto prática queer e as 

reterritorializações que emergem, multiplicando-se e transformando-se nas encruzilhadas 

que encontram, sempre como condição aberta, fluida e rizomática. 

Em uma encruzilhada de sentidos, refletimos a variação da dimensão do queer ao 

cuir e o lugar de co-criação e coexistência que se aproximam e separam o queer do cuir. 

Sayak Valencia (2023) aponta que uma das primeiras pensadoras que utilizam o termo 

queer primordialmente é a pensadora chicana, Gloria Anzaldúa, em sua obra 

“Borderlands/La Frontera: La Nueva mestiza”. Em seguida, a pensadora italiana, Teresa 

de Lauretis, em 1991, apresenta o termo queer enquanto uma teoria. Lauretis aborda, em 

um primeiro momento, uma possível condição para pensar uma teoria queer refletindo as 

categorias tradicionais de identidade sexual, pensando a partir da teoria queer uma 

condição mais fluida sobre as identidades.  

Ao longo desse processo, os estudos queer apresentam uma gama de autores 

que vão disputar as implicações sobre a teoria queer a partir do lugar de projeção de novos 

conceitos que vão sendo criados mediante o corpo-território dos sujeitos. É o que 

observamos em autoras como Gloria Anzaldúa (2021), Susy Shock (2021) e Hija de Perra 



6 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v7.e15015 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

(2015), cujas narrativas se constroem de forma deslenguada, transformando inquietações 

existenciais em um exercício erótico e de ruptura poética (Flores, 2010). Suas escritas 

movimentam-se como serpentes, projetando uma ‘língua selvagem’ contra os modelos 

normativos de dominação linguística e assumindo a monstruosidade como expressão da 

alteridade própria das vidas dissidentes. 

Buscar os delineamentos sobre a teoria queer nos faz chegar a obras que 

fundamentam parte do processo de construção do queer enquanto teoria dentro e fora dos 

centros acadêmicos. As implicações deste lugar advêm a partir da década de 1990, 

segundo Miskolci (2016), com os estudos elaborados por Teresa de Lauretis no seu texto 

Queer Theory. Lesbian and Gays Sexualites; Judith Bulter em Gender Troube (Problema 

de Gênero) e Eve Kosofsky Sedgwick em Epistemology of the closet (A epistemologia do 

armário) que marcaram o que denominamos hoje de teoria queer.   

Ao investigarmos as gêneses do que aprendemos nos centros universitários sob 

a forma de teoria, passamos também por um processo de expansão que ultrapassa essa 

nomenclatura inicial, atribuindo-lhe novos significados. Para além das autoras que 

consolidaram a teoria queer no campo acadêmico, identificamos uma série de pensadoras 

que reescrevem caminhos alternativos para essa teoria, numa lógica de co-criação — 

como propõem Deleuze e Guattari — em processos de diferenciação e aproximação 

conceitual. É nesse contexto que se formula o cuir como uma conotação ladina-

amefricana, que extrapola o queer, embora mantenha afinidades em termos de lutas e 

resistências.  

Sayak Valencia (2023), ao denominar em seu estudo as dimensões sobre o uso 

da palavra queer e cuir, demonstra como o conceito voltou a uma categoria de disputa 

entre pensadores latino-americanos e estadunidenses. É notável pensar nas críticas que 

são feitas por autoras do sul global ao estabelecer que o contexto de linguagem expressa 

do queer em nosso território sustenta outros sentidos. No entanto, não podemos nos 

esquecer dos processos de semelhanças que a luta queer possibilitou ampliar para o 

entendimento das nossas narrativas.  



7 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v7.e15015 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

abigail Campos Leal (2021), em Ex-orbitâncias: os caminhos da deserção de 

gênero, evidencia as relações que a teoria queer estabelece em nossas experiências 

sudacas e a necessidade de deserção crítica diante do seu uso, por meio de um rasgo 

onto-gráfico que rompe com uma gramatologia que não nos contempla enquanto sujeitos 

amefricanos. Tal gramatologia, marcada por uma perspectiva de branqueamento, foi 

incorporada à teoria queer de modo a silenciar nossas especificidades. Embora autoras 

como Teresa de Lauretis e Judith Butler tenham apontado para a condição interseccional 

das multidões queer, seus trabalhos ainda se mostravam limitados, uma vez que os 

debates em torno das categorias de raça permaneciam, em grande parte, marginalizados.  

Assim, ao refletirmos sobre a forma como a concepção de cuir chega à América 

Latina — como uma nova projeção etimológica e uma diferenciação em relação às 

afirmações do que se entende por queer —, Valencia (2023, p. 31) faz os seguintes 

apontamentos ao descrever o lugar do cuir: 

 

O cuir visibiliza e dá voz às políticas linguísticas de sobrevivência e aliança entre 
trans, borders, messtiç*s, bixas, lésbicas, vestid*s, put*s e pessoas com 
deficiências. O cuir representa um estranhamento (ostranienie; desfamiliarização) 
do termo queer, isto é, uma desautomotização da perspectiva leitora, registrando 
assim uma inflexão geopolítica rumo ao sul a partir das periferias em 
contraofensiva à epistemologia colonial e à historiografia anglo-americana. Assim, 
o deslocamento do queer ao cuir se refere a um locus de enunciação com inflexão 
decolonial, tanto lúdica quanto crítica (Valencia, 2023, p. 31).  

 

Valencia (2023) evidencia o deslocamento geopolítico do cuir, situado em um 

locus decolonial, no âmbito da sua co-criação conceitual. Nesse sentido, destacamos não 

apenas uma inflexão decolonial, mas também uma tríade articulada entre os pensamentos 

anticolonial e contracolonial, que orientam o deslocamento desse conceito rumo a uma 

nova gramática fundamentada em bases políticas, éticas e ontológicas. Essa gramática 

possibilita a inscrição de outras territorialidades, que se desterritorializam e 

reterritorializam em nossas enunciações. 

Ao pensar o lugar do cuir, percebe-se uma forma deslenguada de escrita, como 

fala Flores (2010), trazendo a co-criação como membrana sublingual, de insolência 



8 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v7.e15015 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

proletária com maioria negra, de cor e indígena, como uma condição de nomear a si fora 

de um paradigma colonial, esfregando a língua contra a linearidade gramatológica, 

demonstrando uma cisão entre os rótulos e as determinações das subjetividades 

dissidentes, desordeiras (Flores, 2010). Assim, o cuir aparece como “a língua da 

dissidência que respira pelos poros do inimigo". Seu distúrbio somático explode todo o 

"pacto do controle”, pois é uma insubordinação silenciosa que age nas entranhas do 

mundo racista e heteropatriarcal: um movimento de destruição.  

Dessa forma, voltamos a pensar a partir das considerações que Valencia (2023) 

pontua sobre o cuir:   

 
Para além destes debates e da complexidade da tradução/transliteração do termo 
para outras geopolíticas, é essencial dizer que cuir se refere, sobretudo, àqueles 
que conseguem burlar a unidirecionalidade interpretativa, a ser ininteligíveis à 
primeira vista, aos que estão fora dos modelos e dos simples marcos da 
representação hegemônica ocidentalista e binária. Àqueles que não jogam o jogo 
do Estado disciplinar contra o Estado neoliberal, porque sabem que ambos são 
engrenagens do mesmo sistema heteropatriarcal e sangrento. Àqueles que 
desmascaram que tanto a conservação quanto a destruição da corporalidade 
obedecem a um sistema geopolítico que decide a distribuição da vulnerabilidade 
entre os corpos periféricos (Valencia, 2023, p. 32). 

  

É na esfera da marginalização e no lugar de monstruosidade que o cuir se 

manifesta. Assentados em uma indisciplinaridade, tomamos espaços que foram roubados 

por meio de uma política de quebras. Essas políticas nos permitem romper com as 

unidirecionalidades realocadas em nossas existências, causando assim efeitos de espanto 

e caos diante das rupturas silenciosas que programamos como maneira de sobrevivência 

frente aos modelos coloniais que disciplinam e essencializam o corpo cuir (Mombaça, 

2021; Moten; Harney, 2024).  

Sob esse aspecto, Valencia (2023) atribui considerações sobre o uso do cuir e sua 

dimensão de expansão, que está para além do que foi proposto pela teoria queer: 

 

[..] o cuir é um movimento de (auto)crítica e agenciamento radical que faz alianças 
com os (trans)feminismos e com os diversos processos de minorização dados pela 
etnia/raça, diversidade funcional, migração, idade, classe, etc., e que reconhece 
as conquistas e a historiografia de outros movimentos de transformação social, 
como as multidões queer do terceiro mundo estadunidense, bem como os 



9 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v7.e15015 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

feminismos diversos: indigenista, ecologista, ciberativista, etc. Em suma, o cuir é 
um projeto (geo)político e ético, não apenas estético e prostético (Valencia, 2023, 
p. 33).  

 

Ao pensarmos o cuir como uma autocrítica e um agenciamento radical, refletimos 

sobre sua dimensão política, ética e estética a partir do pensamento amefricano de 

Gonzalez (2020). Trata-se de uma autocrítica que reconhece a prerrogativa da dimensão 

racial, a qual possibilita a projeção de um motor interseccional para compreender o cuir e 

suas implicações dentro do território ladino-amefricano.  Trata-se de uma condição para 

interromper os mecanismos da interculturalidade funcional e as formas de 

multiculturalismo adotadas sob vertentes capitalistas que transformam corpos 

marginalizados em objetos de espetacularização, sustentando uma falsa ideia de 

aceitação. 

Assim, ao propor a amefricanização da concepção de cuir, vislumbramos a 

manutenção da vida negra, cuir e não cuir, como uma estratégia de fuga e sobrevivência, 

baseada na desregulação do racismo, da heteronormatividade e dos modelos neocoloniais 

que se atualizam como mecanismos sutis para a manutenção dos privilégios históricos.  

  

 
2.2 Uma amefricanidade deslenguada 
 

Ao trazer a amefricanidade para pensar o cuir, queremos destacar a dimensão de 

autocrítica que a amefricanidade exerce para compreender as experiências de uma 

sociedade colonizada. Com base nisso, consideramos esse conceito como uma condição 

de extrema importância para que os debates em torno de frentes anticoloniais, 

contracolonais e decoloniais assumam e repensem o que significa a América Latina e toda 

a sua construção frente às suas territorialidades.  

Consideramos pertinente protagonizar a amefricanidade de Gonzalez (2020) pela 

sua característica ancestral com relação à resistência negra e indígena frente à matriz 

colonial de opressões. A autora nos revela que a categoria da amefricanidade se expunha 



10 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v7.e15015 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

de diversas formas desde o período colonial, logo, estabelecê-la como objetivo é 

rememorar todo um passado de altivez e luta negra, como expõe a autora 

 
Já na época escravista ela se manifestava nas revoltas, na elaboração de 
estratégias de resistência cultural, no desenvolvimento de formas alternativas de 
organização social livre, cuja expressão concreta se encontra nos quilombos, 
cimarrones, cumbes, palenques, marronages e maroon societies, espraiadas 
pelas mais diferentes paragens de todo o continente (Gonzalez, 2020, p. 125).  

 
Assim, a amefricanidade representa uma reconexão com estratégias de 

sobrevivência, anteriores a nós, diante das diversas tentativas de supressão contra as 

existências não brancas. Uma dessas estratégias que merece destaque é a resistência 

cultural como espaço de manutenção das nossas diversidades e sobrevivências. Neste 

trabalho, reivindicando nossa amefricanidade, trazemos no pretuguês e na concepção de 

Améfrica Ladina, a matriz africana na linguagem como potencialidades para uma deserção 

do mundo colonial como um efeito de revelia e sobrevivência para uma transfiguração do 

mundo e do lugar de determinação ao qual somos condicionados (Gonzalez, 2020). 

Amparadas nas estratégias ancestrais negras, realçar a amefricanidade torna-se 

essencial para abarcar essas existências cuir, estranhas, oprimidas pelas amarras 

coloniais que se atualizaram e seguem em busca de produzir nossas inexistências. É uma 

resposta, uma possível rota de fuga que outrora levava aos quilombos, e hoje podem nos 

levar para outras possibilidades.   

Gonzalez (2020), ao trazer o debate da amefricanidade, retrata as contribuições 

das línguas africanas como uma marca dentro do processo de construção da sociedade 

brasileira e as extensões do processo de colonização no que chamamos de América 

Latina. É com base nisso que Gonzalez (2020) tecerá outra conotação conceitual para 

salientar, na escrita, os processos de construção política e ética que os povos colonizados 

vivenciam e, com base nisso, uma diferenciação da marca territorial que impõem sobre 

nós. Assim, através das ideias da autora, expandiremos nossas considerações sobre o 

cuir americano em exercício de reflexão e sistematização para pensar América Latina e 



11 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v7.e15015 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

Améfrica Ladina com reconfiguração de vida das existências cuir amefricanas. Nas 

palavras de Gonzalez (2020), podemos refletir esta reconfiguração: 

 

Trata-se de um olhar novo e criativo no enfoque da formação histórico-cultural do 
Brasil que, por razões de ordem geográfica e, sobretudo, da ordem do 
inconsciente, não vem a ser o que geralmente se afirma: um país cujas formações 
do inconsciente são exclusivamente europeias, brancas. Ao contrário, ele é uma 
América Africana cuja latinidade, por inexistente, teve trocado o T pelo D para, aí 
sim, ter o seu nome assumido com todas as letras: Améfrica Ladina (não é por 
acaso que a neurose cultural brasileira tem no racismo o seu sintoma por 
excelência). Nesse contexto, todos os brasileiros (e não apenas os “pretos” e os 
“pardos” do IBGE) são ladino-amefricanos. Para um bom entendimento das 
artimanhas do racismo acima caracterizado, vale a pena recordar a categoria 
freudiana de denegação (Verneinung): “Processo pelo qual o indivíduo, embora 
formulando um de seus desejos, pensamentos ou sentimentos, até aí recalcado, 
continua a defender-se dele, negando que lhe pertença”. Enquanto denegação de 
nossa ladino-amefricanidade, o racismo “à brasileira” se volta justamente contra 
aqueles que são o testemunho vivo da mesma (os negros), ao mesmo tempo que 
diz não o fazer (“democracia racial” brasileira) (Gonzalez, 2020, p.115).  

 

Percebemos que Gonzalez (2020) está propondo uma reinterpretação da forma 

como o contexto cultural e histórico do Brasil é perpassado, bem como estamos no embate 

entre o queer e o cuir e as prevalências de um inconsciente ainda europeu anglo-saxônico 

estadunidense sobre as nossas cabeças. É diante dessas considerações propostas pela 

categoria da amefricanidade que pensamos no que Narvéaz (2017) nos incita quando 

menciona a sua condição enquanto uma travesti. Ademais, outras dissidências nos 

inspiram por não se enquadrarem sobre um prisma do que é convencionalmente entendido  

como queer ou das categorias que emergem de um academicismo que ainda exclui seus 

corpos negros dissidentes dos espaços de construção do saber. Enquanto intelectuais 

subversivos2, continuam sendo uma presença incômoda — uma dose amarga que a 

branquitude ainda reluta em aceitar e que não se alinha completamente às propostas do 

queer tradicional.  

Ao problematizar a amefricanidade, situamo-nos no lugar da deslenguada, 

refletindo sobre as formas de linguagem que já foram recriadas como processos de co-

                                                      
2   Fizemos uma menção ao que Moten e Harney destacam em Sobcomuns: planejamento fugitivo e estudo 
negro (Moten; Harney, 2024). 



12 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v7.e15015 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

criação e novos modos de subversão das categorias coloniais. É nesse contexto que 

tomamos o conceito de produção deslenguada, como delimitado por Flores (2010), para 

quem “a palavra é o destino de quem recusa, o cativeiro”. É a partir desse lugar de fuga 

que concebemos a amefricanidade: uma fuga da essencialização, uma evasão dos 

mesmos eixos opressivos, uma fuga do cativeiro entendida como uma forma de 

fugitividade que define uma expressão de forma e potencialidade para que negras e 

proletárias possam produzir sentidos para um transbordamento. Essa fuga se configura 

como um eixo vital e uma estratégia de sobrevivência dentro de uma outra categoria de 

mundanidade, conforme aponta a intelectual negra sergipana Beatriz Nascimento (2018, 

p. 73): “a fuga é uma necessidade de resistência e não para acomodação”. É dessa 

condição de movimento que pensamos a fugitividade como uma forma de produzir vida 

em meio a corpos mortos-vivos.  

É no transbordamento da língua que Gonzalez (2020) nos possibilita pensar o que 

define e como é definida a América Latina, presente no seu lugar de mulher negra. É neste 

trânsito de transbordamento, como uma ação de liberdade de escapar, imundar, sujar, 

arrasar, que compreendemos o sentido da amefricanidade como uma deslenguada que 

suprime o silenciamento que homens brancos escreveram, libertando-nos do lugar de 

“cativeiro de uma linguagem racista” sobre nossos corpos. 

Reescrevemos histórias que foram apagadas e sujamos aquelas que se querem 

manter higienizadas. Assim, refletimos, como nos ensina Flores (2010, p. 69): “Contra todo 

higienismo da linguagem, a proletária se contamina dos ares mais turbulentos das 

imaginações.” É a partir dessas políticas de imaginação que construímos um movimento 

de autocrítica frente às normativas que penduram os corpos cuir negros e cuir na 

amefricanidade, gestando novas políticas de linguagem. 

As políticas de linguagem movidas pela amefricanidade nos possibilitam pensar 

nos outros modos de construir e falar o pretuguês. Além dele, salientamos o pajubá como 

forma de deslegua contra a moral branca, cis, heteropatriarcal amefricana. Como destaca 

Araujo (2019, p. 40), “a deslenguada estabelece conexões com o pretuguês e o pajubá 

por meio da consciência periférica e contracorrente, posicionando contra a moral branca”. 



13 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v7.e15015 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

É neste trânsito de reflexões propostas por estas frestas que percebemos a 

amefricanidade como um motor de articulação e ação ao pensar o cuir entre o pretuguês 

e o pajubá.  

É refletindo subversões por meio da linguagem que escrevemos nossa própria 

subversão, produzindo quebras como uma forma de expansão e de organização. Produzir 

linguagem por meio de uma crise da própria linguagem nos permite destruir espaços que 

são sustentados por políticas racistas e higienistas, — que extrapolam a própria condição 

da linguagem — e nos permite pensar as categorias de desontologização e 

reontologização do corpo cuir amefricano. 

 

3 Considerações Finais 
 

Chegamos à última confluência desse fluxo de interpretações em suas 

excentricidades que nos ajudam a pensar novas devolutivas sobre os avanços das nossas 

lutas e subversões. Aqui aproximamos autoras e autores negros dissidentes que 

transformam hoje modelos anticoloniais, decoloniais e contracolonais em escritas fugitivas 

como exercício crítico, entre teorias e dados, em políticas imagéticas, utilizando da poética 

como uma projeção de nova sonoridade de projeção de luta e vida que marcam a trajetória 

das ideias que se lançam frente aos conceitos discutidos.  

No primeiro momento, reforçamos os trânsitos que serão refletidos ao queer, cuir 

e a amefricanidade como eixos de transbordamentos da escrita. Estabelecem-se 

conexões frente às autoras, uma simbiose de fabulações e uma deserção do mundo 

colonial foi salientada, como em uma conotação política epistemológica do fim do mundo, 

demonstrando e desafiando os modelos de normatividade, higienistas diante da moral 

branca e dos seus pactos narcísicos, bem como a subversão dos nossos atos por meio 

da linguagem.  

A linguagem se apresentou como um eixo central de embate. Ao questionarmos 

as relações entre queer e cuir, somos levados a pensar não apenas estes conceitos, como 

também tencionamos o próprio conceito de América Latina e Améfrica Ladina sobre 



14 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v7.e15015 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

ordenamentos éticos, políticos, estéticos, ontológicos e existenciais diferentes do 

hegemônico. Assim, problematizamos os aportes de como a linguagem colonial adentra 

em nossa experiência ladina-amefricana em um movimento de des-conscientização do 

movimento colonizador que interdita nossos conscientes e inconscientes em mitos, 

sufocamentos e subalternizações. 

É ao pensarmos nas formas de reinterpretação que traçamos caminhos para 

construir leituras e noções possíveis sobre o cuir, especialmente quando somos 

questionados a partir de uma perspectiva que propõe um cuir de sonoridade distinta e que 

dialoga com uma teoria do queer já estabelecida, mas que provoca reações e disputas 

entre estudiosos e aqueles que buscam delimitar o que é e o que não é. Assim, 

compreendemos o cuir e seus efeitos de monstruosidade manifestados nas 

performatividades como uma assombração das normativas coloniais e seus códigos, 

projetados contra corpos dissidentes, desordeiros e negros.  

Ao destacarmos os entrelaçamentos da amefricanidade, a vislumbramos como um 

motor teórico fundamental para que o cuir se constitua como efeito de amefricanização, 

capaz de problematizar as políticas de branqueamento e branquitude que atuam como 

formas de associação. É a partir dessa amefricanização do cuir que concebemos a 

manifestação de um corpo-território cuir americano, promovendo uma cisão diante dos 

efeitos coloniais e suas lógicas, evidenciando as múltiplas formas como o racismo se 

manifesta.  

Essas foram as considerações lançadas por este artigo como uma forma de 

conceituação do que definimos enquanto cuir em uma afirmação amefricana proletária e 

deslenguada, que problematiza modelos de fabulação e imagina lutas. Trata-se de um 

gesto de responsabilidade e engajamento nas batalhas que atravessam nossos corpos, 

dias e noites. Entre os pensamentos de bixas, sapatonas, travestis, “não bináries” e 

“transmasculines”, refletimos os caminhos da amefricanização do cuir como uma 

devolutiva de uma luta marcada por afetações que sangram, sujam e abraçam corpos 

feridos pelas batalhas cotidianas.  



15 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v7.e15015 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

Este artigo surge como uma escrita livre de uma bixa negra interiorana e de uma 

sapatona negra do Recôncavo Baiano, que enxergam na linguagem formas de 

transformação, fabulações capazes de operar como expressões de cura em modelos 

subversivos de vidas desordeiras e fugitivas.  

 

Referências 
 
ANZALDÚA, Gloria. Borderlands/La Frontera: La Nueva mestiza. Traducción Carmen 
Valle. Madrid: Capitán Swing Libros, 2021.  
 
ARAUJO, Lilian Aparecida de. Deslenguada: uma figuração da dissidência em val 
flores. 2019. Dissertação (Mestrado em Estudos Culturais) - Escola de Artes, Ciências e 
Humanidades, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2019. Disponível em: 
doi:10.11606/D.100.2019.tde-08042019-181354. Acesso em: 26 set. 2024.  
 
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a Filosofia? São Paulo: Editora 34, 2010. 
 
FLORES, Valéria. Deslenguada: Desbordes de una proletaria del lenguaje. Editora Ají de 
Pollo, 2010. 
 
GONZALEZ, Lélia. Por um Feminismo Afro-Latino-Americano: Ensaios, Intervenções 
e Diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 
 
LAURETIS, Teresa. Queer Theory:  Lesbian and Gay Sexualities. EUA: Indiana University 
Press, 1991 
 
LEAL, Abigail Campos. Ex-orbitâncias: os caminhos da deserção de gênero. São Paulo: 
GLAC edições, 2021. 
 
LORDE, Audre. Irmã outsider; tradução Stephanie Borges. -- 1. ed. -- Belo Horizonte: 
Autêntica Editora, 2021. 
 
MISKOLCI, Richard. Teoria Queer: um aprendizado pelas diferenças. 2. ed. Belo 
Horizonte: Autêntica Editora, 2016. 
 
MOMBAÇA, Jota. Não vão nos matar agora. 1.ed. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021. 
 
MOMBAÇA, Jota. Rastros de uma Submetodologia Indisciplinada. Revista 
Concinnitas, [S. l.], v. 1, n. 28, p. 334–354, 2016. Disponível em: https://www.e-
publicacoes.uerj.br/concinnitas/article/view/25925. Acesso em: 25 set. 2024. 



16 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v7.e15015 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

 
MOTEN, Fred; HARNEY, Stefano. Sobcomuns: Planejamento Fugitivo e Estudo Negro. 
Tradução: Mariana Ruggieri, Raquel Parrine, Roger Farias de Melo, Viviane Nogueira. São 
Paulo: Ubu Editora, 2024. 
 
NASCIMENTO, Beatriz. Quilombola e Intelectual: Possibilidade nos dias da destruição. 
São Paulo: Filhos da África, 2018. 
 
PERRA, Hija. Interpretações imundas de como a Teoria Queer coloniza nosso contexto 
sudaca, pobre de aspirações e terceiro-mundista, perturbando com novas construções de 
gênero aos humanos encantados com a heteronorma. Revista Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 
2, p. 291–298, 2015. DOI: 10.9771/peri.v1i2.12896. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/12896. Acesso em: 27 
set. 2024. 
 
PINÃ, Naraváez, et al. No existe sexo sin racialización. Madrid: Colectivo Ayllu Matadero 
Centro De Residencias Art, 2017. 
 
SHOCK, Susy. Eu, monstro meu. Revista Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 15, p. 91–97, 2021. 
DOI: 10.9771/peri.v1i15.44779. Disponível em:  
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/44779. Acesso em: 27 
set. 2024. 
 
SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Editora UFMG: Belo Horizonte, 
2010. 
 
VALENCIA, Sayak.; VILELA, Fabrício, Marçal.; AXT, Bray. Do Queer ao Cuir: Geopolítica 
do estranhamento e Epistêmica do Sul Glocal. Caderno Espaço Feminino, [S. l.], v. 36, 
n. 1, p. 14–35, 2023. DOI: 10.14393/CEF-v36n1-2023-3. Disponível em: 
https://seer.ufu.br/index.php/neguem/article/view/69849. Acesso em: 26 set. 2024. 
 

 

 

i José Henrique de Jesus Silva, ORCID: https://orcid.org/0009-0006-2926-6963 

Mestrando em Educação no Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Federal de 
Sergipe. Pesquisador no Grupo de estudos queer e outras epistemologias feministas 
(ConQueer/CNPq). 
Contribuição de autoria: Autoria e concepção das ideias.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/8616293071835492.  
E-mail: errique.silva34@gmail.com 

 

                                                      

http://lattes.cnpq.br/8616293071835492
mailto:errique.silva34@gmail.com


17 

 

 

PRÁTICAS EDUCATIVAS, MEMÓRIAS E ORALIDADES 

Rev.Pemo – Revista do PEMO 

 
 

 

 

Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025 
DOI: https://doi.org/10.47149/pemo.v7.e15015 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo 
ISSN: 2675-519X 
 

 
 

                                                                                                                                                                              

ii Urânia Santos das Chagas, ORCID: https://orcid.org/0009-0007-6994-6194 

Mestranda em Educação no Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Estadual de 
Feira de Santana. Pesquisadora no Grupo de Pesquisa Corpo-Território, Educação e Decolonialidade 
(CNPq).  
Contribuição de autoria: Autoria e concepção das ideias. 
Lattes:  https://lattes.cnpq.br/9296265967873649.  
E-mail: urania0111@gmail.com 

 

Editora responsável: Genifer Andrade 

   
 
Especialista ad hoc: Belijane Marques Feitosa e Maria Thaís de Oliveira Batista. 
 

 
 

 

Como citar este artigo (ABNT): 
SILVA, José Henrique de Jesus.; CHAGAS, Urânia Santos das. Amefricanizando o Cuir. 
Rev. Pemo, Fortaleza, v. 7, e15015, 2025. Disponível em: 
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo/article/view/15015  
 
 
 

Recebido em 16 de fevereiro de 2025. 
Aceito em 11 de abril de 2025. 

Publicado em 16 de junho de 2025. 
 
 
 

https://lattes.cnpq.br/9296265967873649
mailto:urania0111@gmail.com
https://revistas.uece.br/index.php/revpemo/article/view/15015



