
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

 

 

 
https://doi.org/10.52521/kg.v23i1.16939 

 
Hobbes: defensor da educação política 

 
Hobbes: advocate of political education 

 
 

Rita Helena Sousa Ferreira GOMES 
Doutora. Professora da Universidade Federal do 

Ceará.  
E-mail: ritahelenagomes@ufc.br 

 
 
RESUMO: 

O artigo, derivado de pesquisas conduzidas há mais de uma década, busca apresentar a educação como 
um componente central do Estado idealizado por Thomas Hobbes. Dividido em quatro seções, o escrito 
defende que, assim como a força da espada, a educação é pilar imprescindível para a filosofia política 
hobbesiana. Além disto, demonstra-se o caráter eminentemente político dos conteúdos mínimos a serem 
ensinados às(aos) cidadãs(ãos) e argumenta-se contra a interpretação de que a educação proposta por 
Hobbes vise a manipulação em prol da obediência cega destes. O texto finaliza levantando questões 
pertinentes ao nosso tempo e contexto, advogando que as ideias hobbesianas podem ser úteis para nossa 
análise. 
 
PALAVRAS-CHAVE: Educação, Política, Filosofia Política, Filosofia Moderna. 

 
ABSTRACT: Based on researches conducted over more than a decade, this paper aims to present 
education as a key component of the State idealized by Thomas Hobbes. Divided on four sections, the 
article advocates that education has a role as much important as force(sword) on the Hobbesian political 
philosophy. Furthermore, it demonstrates the eminently political character of the minimum content to 
be taught to citizens and argues against the interpretation that Hobbes's education aims to manipulate 
citizens for the sake of blind obedience.	On its final remarks, the paper raises questions, advocating that 
Hobbesian ideas can be useful for analyzing problems relevant to our time and context. 
 
KEYWORDS: Education, Politics, Political Philosophy, Modern Philosophy. 
 
INTRODUÇÃO 

 Este artigo foi originalmente produzido em virtude de um convite para compor uma mesa 

redonda no IV Colóquio Hannah Arendt, realizado na Universidade Estadual do Vale do Acaraú, em 

setembro de 2025. Com o fito de dialogar com as(os) estudiosas(os) da filósofa contemporânea sobre 

aspectos frequentemente desconsiderados da política hobbesiana, a proposta fundamental do texto foi a 

de reunir reflexões emanadas de pesquisas conduzidas, ao longo dos últimos anos, condensando tópicos 

já desenvolvidos em outras publicações e palestras. Neste sentido, buscando respeitar o que foi 

apresentado no evento e manter o artigo voltado acessível a um público diversificado, optei por 



HOBBES: DEFENSOR DA EDUCAÇÃO POLÍTICA. EK26010   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 2 

conservar, nesta versão, o tom informal de conversa que reinou no encontro, bem como resgatar, sempre 

que necessário, passagens e referências às obras do pensador inglês. 

 Thomas Hobbes é um filósofo que dispensa grandes introduções. Pensador fundamental para 

compreensão da filosofia moderna, ele é largamente conhecido por suas ideias políticas, embora seu 

reconhecimento, nem sempre venha acompanhado do devido entendimento de suas propostas. Em geral, 

a leitura que se faz de Hobbes é marcada pela visão estreita que enxerga e magnifica a importância da 

espada e força impositiva estatal, esquecendo-se de atentar para outros aspectos que permitem acessar 

com maior precisão a filosofia política hobbesiana. É como um contrapeso a tais interpretações unilaterais 

que gostaria de trazer para vocês hoje algumas descobertas sobre o lugar da educação no edifício político 

arquitetado pelo filósofo inglês. 

Neste prisma, me parecer válido informa-las(os) que minhas pesquisas em Hobbes não iniciaram 

no tema da educação. Longe disto, tanto no mestrado, quanto no doutorado meus estudos tiveram como 

pontos de partida discussões quase ‘clássicas’ nos debates sobre o autor. Em minha dissertação, eu me 

dediquei a entender a questão da lei natural, o que me levou a perceber o posicionamento complexo e 

pleno de repercussões políticas de uma filosofia do direito que é, simultaneamente, parte da tradição 

jusnaturalista e marco inaugural do positivismo jurídico. Na tese, intrigada pelo Thomas Hobbes que 

negava haver uma obrigação em sentido forte do Estado, ao passo que mantinha vivos certos direitos 

naturais dos cidadãos, perguntei-me se havia naquela filosofia política algum espaço para uma 

desobediência legítima. E, foi nesta jornada em meio a problemas de discussão recorrente entre 

estudiosos hobbesianos que, no último capítulo da tese precisei falar sobre a educação. 

Minha trajetória investigativa demarca a íntima relação da educação com tópicos centrais da 

política hobbesiana, indicando que, apesar de Hobbes não ter nenhum livro ou mesmo capítulo 

nomeadamente sobre ela, ao coloca-la como chave de leitura da obra hobbesiana, em especial do Leviatã, 

somos capazes de notar com clareza como o pensador de Malmesbury alinhavou com maestria ideias e 

conceitos que, de outra forma, parecem linhas independentes em sua tecitura filosófica. Considerando 

que estou entre colegas estudiosas(os) de Arendt e, possivelmente, leitoras(es) não dedicadas(os) 

especificamente ao pensamento hobbesiano, escolhi desenhar um quadro mais amplo sobre educação e 

política na filosofia hobbesiana retomando descobertas e escritos que tenho feito, desde 2019. Pretendo, 

pois, advogar que a educação é fundante para a boa manutenção do Estado e que, assumindo esta 

perspectiva, a filosofia hobbesiana pode nos auxiliar a pensar os desafios contemporâneos. 

 

POTÊNCIAS E LIMITES DA EDUCAÇÃO HOBBESIANA 

 Seja na seara do saber, seja na política, o pensamento hobbesiano se caracteriza por um equilíbrio 

delicado de quem, de olhos fincados nos problemas que a realidade impõe, não abre mão de buscar por 



HOBBES: DEFENSOR DA EDUCAÇÃO POLÍTICA. EK26010   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 3 

segurança. Se no campo da política esta avidez por segurança é facilmente perceptível no delineamento 

do Estado, no âmbito do saber ela se apresenta na aposta de que, através da razão, podemos criar e 

sustentar estruturas tão confiáveis quanto as conclusões encontradas na geometria. 

 Sob certo prisma, na obra hobbesiana, há uma interface entre a confiança no Estado e a confiança 

na razão. Isto se dá, tanto porque o Estado idealizado por Hobbes é fruto de uma cuidadosa elaboração 

racional, quanto porque, na perspectiva dos processos psicológicos, os cálculos da razão não operam à 

revelia das paixões. Quer dizer: na teoria hobbesiana, a razão atua em prol daquilo que o indivíduo deseja, 

cabendo a ela, inclusive, ponderar uma hierarquia das vontades, separando que desejos são prioritários 

em relação aos demais. 

 Não surpreende, então, que Hobbes inicie o Leviatã apresentando sua psicologia, afinal, para 

estabelecer uma ciência política bem fundamentada, faz-se necessário analisar o humano a fim de 

desvendar o que rege seus movimentos. A dinâmica entre razão e paixões é elementar para nos 

aproximarmos com nitidez da caracterização que Thomas Hobbes pinta do estado natural e do estado 

civil. Em ambos os cenários, os indivíduos agem considerando seus desejos e calculando suas ações ou 

omissões com base nas condições do entorno e nas opiniões que possuem de si, das(os) outras(os) e 

daquilo que as(os) rodeia.  

É exatamente por haver tal confluência que nosso filósofo sublinha a premência, no mundo 

político, de se observar o vínculo profundo existentes entre ações e disposições internas1. Assim, a 

habilidade de bem calcular e o acesso a concepções condizentes com a paz não são, sob nenhuma 

hipótese, problemas secundários, na medida em que interferem diretamente na forma como agimos e nos 

relacionamos com os outros. É com isto em mente que defendo que, embora no capítulo V do Leviatã, 

que se destina à “Razão”, as menções às questões educacionais sejam restritas2, sua leitura é basilar para 

ouvirmos com mais acuidade o que Hobbes traz no capítulo XXX, quando, ao discutir as atribuições do 

cargo soberano, logo nos primeiros parágrafos em que fala dos direitos fundantes da soberania, afirma: 
Em segundo lugar, é contrário a seu dever deixar o povo ser ignorante ou desinformado dos 
fundamentos e razões daqueles seus direitos essenciais, porque assim os homens são facilmente 
seduzidos e tendem a resisti-lhe, quando o Estado precisar de sua cooperação e ajuda. 

 
1 “Ora, assim como no movimento dos corpos naturais devem ser consideradas três coisas, a saber, a disposição interna, 
que faz com que o corpo seja suscetível do movimento que irá produzir-se; o agente externo, por meio do qual um 
movimento certo e determinado poderá ser produzido enquanto ato; e a ação ela mesma; de forma análoga, numa república 
cujos súditos comecem a fazer tumultos, três coisas se apresentam a nosso olhar: primeiro, as doutrinas e paixões contrárias 
à paz, que dão às mentes dos homens uma certa conformação e disposição; depois, a qualidade e condição daqueles que 
incitam, reúnem e dirigem outros, assim já conformados, a tomar em armas e renegar sua lealdade; finalmente, a maneira 
pela qual isso é praticado, ou seja, a facção em si mesma”. (Hobbes, 1998, p.181). 

2 A ausência de um tratamento detalhado sobre o problema da educação, no capítulo V, é plenamente justificável do ponto 
de vista metodológico adotado por Hobbes. Como um bom admirador de Euclides que tem a intenção de criar uma ciência 
da política tão segura quanto a geometria, Hobbes opta por encadear suas noções partindo do mais simples para o mais 
complexo. Daí que, na porção de abertura do seu Leviatã, devotada à exposição da matéria do Estado (ou seja, do humano), 
não fosse desejável adiantar minunciosamente debates típicos do que cabe à esfera política. 



HOBBES: DEFENSOR DA EDUCAÇÃO POLÍTICA. EK26010   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 4 

Pelo contrário, os fundamentos desses direitos devem ser ensinados de forma diligente e 
verdadeira, porque não podem ser mantidos por nenhuma lei civil ou pelo terror da punição 
legal. (Hobbes, 1974, p. 204). 
 

Ao alocar a essencialidade do ensino diligente e verdadeiro de certos elementos às(aos) 

cidadãs(ãos) como um dos pilares da soberania, Hobbes situa a educação como um ofício diferenciado 

do soberano. Em última instância, o reconhecimento da educação está atrelado à compreensão refinada 

que permitiu que Hobbes chegasse à ideia de representação, ou seja, a percepção de que o poder do 

Estado se ancora na sua capacidade de reunir, eficaz e efetivamente, os poderes individuais das(os) 

cidadãs(ãos) para dar vida a cada uma de suas decisões. A colaboração que se pede às (aos) cidadãs(ãos), 

portanto, é uma adesão convicta e empenhada que preza pela construção e defesa do estado civil. No 

entanto, a conquista deste tipo de comprometimento não pode ser obtida pela força que ameaça punições 

legais, pois, por um lado, é ilógico esperar que o respeito às leis seja imposto por uma legislação e, por 

outro, é pela via educacional que os indivíduos podem vir a entender que a realização de seus melhores 

interesses depende diretamente do sucesso dos interesses do Estado. 

Certamente, ao enfatizar a relevância do cuidado com a educação como inescapável ao bom ofício 

do soberano, não quero dar a entender que a espada é algo prescindível. Ao contrário, o que me parece 

ajustado é notar que o projeto estatal hobbesiano não deve ser tomado de maneira simplória, uma vez 

que o autor chegou a ele após identificar as sutilezas e complexidades que atravessam e compõem a 

natureza humana. Neste sentido, a solidez de um Estado não é adquirida nem só com uma educação 

diligente, nem tampouco pelo uso isolado da espada que pune. Brantl (2017), concorda com esta tese ao 

pontuar que: “Enquanto o uso político do medo é, certamente, um aspecto importante (e sóbrio) da 

teoria política de Hobbes, ele nem é o único, nem o mais fundamental ponto de seu programa político”. 

Grifar que o Estado-Leviatã precisa tanto da força, quanto da educação, portanto, é atestar que a 

lida com a humanidade demanda uma estratégia complexa na qual a limitação de cada um destes aspectos 

precisa ser reconhecida e, se necessário, sanada pela recorrência à outra. Sob o ângulo da educação, dois 

limites se colocam como prioritários: 1) a educação nunca é definitiva e 2) há indivíduos que resistem aos 

investimentos educacionais. 

A primeira limitação se articula com a compreensão de que, em Hobbes, a humanização é um 

processo inacabável, posto que, como ele assevera na Epístola dedicatória de Do Cidadão: “Para ser 

imparcial, ambos os ditos estão certos – que o homem é um deus para o homem, e que o homem é o 

lobo do homem”. (Hobbes, 1998, p. 3). Na prática, ainda que a educação seja bem feita, a marca lupina 

não é terminantemente superável. 
Instrução interminável, pois nossas paixões naturais contrariam as leis de natureza, e na qual 
consiste a adequada medicina promovens no corpo social: incumbe ao soberano mandar pregar, 
dos púlpitos, as doutrinas verdadeiras, fazer instruir, nas universidades reformadas, os 
pregadores. (Ribeiro, 1999, p. 77). 



HOBBES: DEFENSOR DA EDUCAÇÃO POLÍTICA. EK26010   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 5 

A educação precisa ser infinita, porque não deixamos a natureza para trás. E, apesar de não sermos 

maus por natureza3, somos primordialmente auto interessado e reiteradamente impulsionados a querer 

mais e mais, o que, eventualmente, nos desvia dos melhores caminhos para preservarmos o que temos 

de mais precioso: a vida confortável que só pode ser desfrutada em um ambiente coletivo de paz. Por 

conseguinte, a educação se manifesta como este esforço constante que é, simultaneamente, contra e a 

favor da natureza humana: contra, porque atua em oposição à insociabilidade instada pelo excesso de 

desejos e interesses egoístas; a favor, por nos direcionar, através do treino e bom uso da razão, à auto 

contenção que a civilização e suas benesses requerem. Destarte, se educar é o que estimula o surgimento 

e manutenção da civilidade necessária ao Estado e às relações pacíficas, ela é tarefa contínua porque 

convive, permanentemente, com a sombra da guerra. Ou, nas palavras de Souki (2004, p. 60): “Sendo um 

estado de suspensão, o estado de natureza pode ser desencadeado a qualquer momento, basta que existam 

contingências determinadas que favoreçam sua aparição”.  

A segundo limite da educação que impede que cogitemos um Estado desprovido de espada são 

os tolos. No Leviatã, lemos que os tolos são aqueles que “dizem em seu foro íntimo que a justiça é coisa 

que não existe” (Hobbes, 1974, p. 90). Resumidamente, o tolo é o indivíduo que acredita e age como se 

houvesse racionalidade na quebra de promessas mútuas. Com seu raciocínio falso, o tolo é o indivíduo 

que torna inseguros os pactos fora do estado civil, haja vista que tendem a descumprir o que prometeram 

a outrem que já cumpriu sua parte se não existir um poder estabelecido suficiente que o compila a tanto. 

Em termos mais populares, o tolo é o ‘esperto’ que quer levar vantagem em tudo e que só refreia sua 

sanha se tiver motivos para considerar que sua tentativa de driblar o combinado tende a lhe causar mais 

prejuízos do que ganhos. 

Para a educação, o tolo se apresenta como um desafio não porque não tem conhecimento, mas 

sim porque está convencido de que sua opinião distorcida e infundada é sabedoria. As ações civilizadas 

dos tolos, assim, são frágeis por serem enraizadas no medo da punição e não na consciência de que o 

bem do Estado e do povo coincidem com o seu próprio bem. A resistência do tolo ao ensino pode ser 

silenciosa, porquanto é na sua intimidade que um muro sedimentado em doutrinas e opiniões sediciosas 

ergue-se dificultando que as retas noções alcancem seu coração. Importa destacar, contudo, que a 

existência de tolos, ao invés de enfraquecer, fortalece a relevância do esforço educativo do Estado, na 

medida em que aponta para o profundo dano causado por opiniões falsas e absurdas. 

 
3 “E disso não decorre absolutamente que aqueles que são maus o sejam por defeito de natureza, isto é, de seu próprio 
nascimento: porque, sendo criaturas meramente sensíveis, eles têm a disposição que ora exponho: imediatamente e quanto 
puderem, eles desejam e fazem tudo o que melhor lhes agrada, e dos perigos que deles se acercam eles ou fogem, por medo, 
ou com vigor tratam de repeli-los; mas isso não é razão para considerá-los maus ou perversos” (Hobbes, 1998, p.15). 



HOBBES: DEFENSOR DA EDUCAÇÃO POLÍTICA. EK26010   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 6 

Dentre outras questões, o problema do tolo nos coloca a perguntar em que consiste, realmente, 

a educação que Hobbes propõe que o soberano leve a cabo. Para responder a esta inquirição precisamos 

fazer um levantamento detalhado sobre os ‘elementos curriculares’ que estão presentes no capítulo XXX 

do Leviatã, sendo este o assunto do tópico a seguir. 

 

A EDUCAÇÃO POLÍTICA4 

O conteúdo político da educação no estado hobbesiano pode ser visto por diferentes óticas que 

se interligam: a) seu contexto de apresentação no Leviatã, e, b) seus elementos curriculares.  Quanto ao 

contexto, a discussão sobre o tema se insere na segunda parte do Leviatã, cujo mote é o Estado, ocupando 

o penúltimo capítulo (XXX) dessa grande seção que discorre sobre o cargo do soberano representante, 

expondo e fundamentando os ‘deveres’5 do Estado. Como vimos na passagem do capítulo XXX citada 

anteriormente, ao mencionar o ensino diligente, Hobbes dialoga diretamente com o problema da sedução 

das(os) cidadãs(ãos) pelos sediciosos. As chamadas doutrinas sediciosas são, na percepção do pensador 

britânico, estritamente vinculadas ao despertar da guerra intestina. Pois, como ele exprime, na análise dos 

fatores históricos que levaram à guerra civil inglesa de 1640: “O coração da rebelião, conforme vistes 

nesta, e leste sobre outras rebeliões, são as universidades, as quais, entretanto, não é preciso desfazer, mas 

melhor disciplinar”. (Hobbes, 2001, p. 97) 

O tópico da educação, portanto, emerge com mais evidência como parte central da maior 

preocupação política que transpassa a obra hobbesiana: assegurar a manutenção do Estado, evitando que 

ele pereça por disputas internas ou externas, sendo, contudo, as primeiras as que são preveníveis pela boa 

condução do soberano. Neste momento, como alguns já podem ter entrevisto na citação anterior, a 

filosofia política de Hobbes não nasce e cresce no vazio, ao contrário, resulta de reflexões de um 

observador profundamente envolvido com as tensões da Inglaterra de seus dias. É o próprio Hobbes 

que exprime como o clima político inglês o levou a alterar seus planos filosóficos:  

Estava estudando filosofia por puro interesse intelectual, e havia reunido o que 
são seus primeiros elementos em todas as espécies e, depois de concentrá-los em 
três partes conforme o seu grau, pensava em escrevê-los da seguinte forma: de 

 
4 Toda esta seção foi originalmente redigida para uma apresentação feita por ocasião do VI Colóquio Internacional 
Hobbes, realizado na Universidade Federal do Paraná, em 2019. Considerando a pertinência da análise para a compilação 
ora em tela e a ausência de uma publicação da mesma, entendi ser legítimo resgatar o texto de então, fazendo, onde 
coubesse, pequenos ajustes. 

5 A palavra aparece entre aspas de modo a indicar que o dever do Estado não se confunde com uma obrigação efetiva, 
haja vista que, na filosofia hobbesiana, a obrigação se articula com a ideia de lei. Assim, por não haver a submissão do 
Estado a nenhuma lei que lhe possa ser, de fato, cobrada, fala-se de dever apenas no sentido de algo que se recomenda, 
em nome da melhor razão, ser cabível ao oficio soberano. Apesar disto, alguns leitores da obra hobbesiana enxergam uma 
obrigação moral do Estado pautando-se na perspectiva de que as leis naturais, por serem também divinas, são impositivas. 
Logo, atesto aqui meu assentimento a interpretações como, por exemplo, a de Ostrensky (2006), ao passo que me afasto 
de percepções como a de Warrender (1965). 



HOBBES: DEFENSOR DA EDUCAÇÃO POLÍTICA. EK26010   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 7 

modo que na primeira trataria do corpo, e de suas propriedades gerais; na 
segunda, do homem e de suas faculdades e afecções especiais; na terceira, do 
governo civil e dos deveres dos súditos.  (...) Porque, enquanto eu reflito, ordeno, 
e pensativa e vagarosamente componho estes tópicos (pois apenas raciocino, 
não debato), aconteceu, nesse ínterim, que meu país, alguns anos antes que as 
guerras civis se desencadeassem, já fervia com questões acerca dos direitos de 
dominação, e da obediência que os súditos devem, questões que são verdadeiras 
percussoras de uma guerra que se aproxima (...) (Hobbes, Do Cidadão, p.17-18). 

Se trago à baila a afiliação da escrita política hobbesiana ao cenário da Inglaterra nos idos da 

década de 1640, não o faço por achar que sua filosofia política se restrinja a este ponto histórico e 

geográfico, e sim, para enfatizar a primazia da preocupação do autor em suas obras políticas com a guerra 

civil ao invés da guerra (natural) entre Estados. Ora, é no seio deste empenho hercúleo de construir, no 

terreno da abstração, soluções lógicas coerentes e aplicáveis à concretude dos desafios demasiadamente 

reais, que nosso britânico assinala o papel da educação no combate da raiz mais funda da guerra intestina: 

as doutrinas sediciosas que moldam a disposição dos indivíduos contra a paz. 

Se, por um lado, identificar que a educação aparece claramente no Leviatã para combater uma 

grave ameaça à civilidade torna indubitável sua relação com a política, por outro, reforçar-se a necessidade 

de destrinchar seus elementos curriculares mínimos para entendermos qual a finalidade deste ensino. 

Do parágrafo 2º ao 14º do capítulo XXX do Leviatã, Thomas Hobbes lista os conteúdos 

mínimos, que nomeio de elementos curriculares, a serem ensinados pelo Estado às(aos) cidadãs(ãos). No 

rol hobbesiano, o currículo mínimo precisa abarcar: 1) os fundamentos do poder estatal e os motivos 

racionais que justificam a soberania absoluta; 2) que a prosperidade de um povo depende, não da forma 

de governo, mas sim da obediência e da concórdia dos cidadãos ao Estado; 3) que nenhum grupo ou 

cidadão particular deve receber admiração, honrarias e obediência próprias apensa ao soberano 

representante (comparável ao 2º Mandamento); 4) que não se deve discutir, falar mal ou ser irreverente 

ao referir-se ao soberano representante (comparável ao 3º Mandamento); 5) a honrar os pais (comparável  

ao 5º  Mandamento); 6) a evitar cometer injúria contra os demais através de violência e vingança, violação 

da honra conjugal, aquisição dos bens alheios por meio de rapina ou fraude (comparáveis aos 6º, 7º e 8º 

Mandamentos); 7) que a injustiça não se restringe ao ato injusto, mas abarca a intenção que a anima 

(comparável ao 10º Mandamento). 

Enquanto os conteúdos listados entre 1 e 4 são nitidamente políticos e versam sobre a relação 

entre o cidadão e o Estado, os itens 5, 6 e 7 parecem mais do âmbito moral. No entanto, devemos 

considerar que os tópicos escolhidos por Hobbes para ser ensinados não interessam pelo impacto deles 

no indivíduo isolado, mas sim por seus efeitos na gestão da vida social e política.  

Assim, ao defender a necessidade de ensinar a honrar os pais (5), Hobbes atrela isso à dimensão 

da obediência ao soberano, enfatizando que, outrora, os pais tinham poder absoluto pela vida dos filhos, 

tendo esse poder sido abdicado quando do contrato fundador. Nesse sentido, a honra aos pais rememora 



HOBBES: DEFENSOR DA EDUCAÇÃO POLÍTICA. EK26010   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 8 

a honra ao poder do Estado, sublinhando, ao mesmo tempo, a importância e o poder que cabe aos pais, 

e aquele que comanda o aparato estatal.  

Os dois tópicos seguintes (6 e 7), por sua vez, estão ligados ao tema da justiça. O ensinamento 

dedicado aos problemas advindos de atos de injúria visa mostrar às(aos) cidadãs(ãos) como a relação 

entre as pessoas em estado civil é regulada e assegurada pela obediência à autoridade do soberano.  Nesse 

trecho, Hobbes resgata a ideia de que qualquer propriedade depende do Estado e, simultaneamente, faz 

questão de lembrar que a noção de propriedade a que se refere vai além das riquezas e terras, 

compreendendo coisas bem mais básicas como o corpo e os membros de cada indivíduo.  Isso parece 

comprovar que a intenção hobbesiana ao incluir nos conteúdos educacionais a questão da injúria não é 

de priorizar o aspecto moral6, mas sim seu viés político, ou seja, aquilo que coloca o sujeito na triangulação 

de seus interesses individuais, suas relações com os outros indivíduos e a função do Estado. 

O grifo hobbesiano acerca da injustiça como algo que ultrapassa e antecede o ato injusto também 

tem menos a dizer sobre sua preocupação com o indivíduo isoladamente e mais a ver com as repercussões 

políticas disso. Aqui se faz necessário puxar uma linha que retroage aos capítulos XXVII e XXIX. O 

capítulo XXVII trata dos crimes, desculpas e atenuantes e é aberto com a definição do que o autor 

considera pecado e sua diferença frente àquilo que se nomeia de crime. Nessa parte do Leviatã, Hobbes 

demonstra a impossibilidade de criminalizarmos as intenções antes que elas se concretizem em ações 

exteriores, sendo as intenções domínio da observância divina que, por seu poder, é capaz de acusar as 

pessoas mesmo naquilo que não puseram em ato. Se parássemos nesse momento, o ensinamento acerca 

da amplitude da injustiça pareceria ser do campo da moralidade e não da política propriamente dita. 

Contudo, é no capítulo XXIX que um ponto crucial se apresenta. Dos 22 parágrafos que compõe 

o capítulo, Hobbes dedica quase um terço deles a apontar doutrinas que levam ao enfraquecimento do 

estado. A explicação para tanto esmero e espaço no que tange às doutrinas está naquilo que demonstrei 

no início da seção antecedente, a saber, que as disposições internas – moldadas, dentre outras, pelas 

opiniões dos indivíduos – tem ligação íntima com suas ações. No capítulo XXVII do Leviatã, vemos 

como essa conexão entre opiniões e ações afeta o campo jurídico: “A fonte de todo crime é algum defeito 

de entendimento, ou algum erro de raciocínio, ou alguma brusca força das paixões. O defeito do 

entendimento é ignorância, e o de raciocínio é opinião errônea” (HOBBES, 1974, p. 180). Daí que, ao 

inserir no rol dos ensinamentos que a injustiça engloba mais do que as ações, nosso pensador pretende, 

primeiramente, não a salvação da alma, mas a prevenção de crimes. Haja vista que, ao afastar erros de 

raciocínio, o Estado evita que as mentes das(os) cidadãs(ãos) sejam terreno fértil para doutrinas que, em 

 
6 Entendo, neste contexto, a questão moral como sendo aquilo que atende aos interesses das pessoas como indivíduos 
atomizados, em contraste com a questão política em que o foco no indivíduo é cotejado com o que é de interesse coletivo. 



HOBBES: DEFENSOR DA EDUCAÇÃO POLÍTICA. EK26010   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 9 

última instância, representam grave enfermidade para a vida estatal. Ou seja, ao falar que comete injustiça 

aquele que tem a intenção de ser injusto, Hobbes pretende tocar lá onde a força e a lei não são capazes 

de chegar, por estarem sempre no encalço dos atos exteriores. Na esfera educacional, porém, há a 

possibilidade de lidar com os problemas em seu nascedouro. Talvez por isso, Hobbes nos deixe entrever 

que esse conteúdo é como um resumo do “espírito” do currículo pedagógico que ele propôs. 

Não posso finalizar a defesa de que todos os elementos curriculares elencados por Hobbes como 

necessários para educação das(os) cidadãs(ãos) são políticos, sem argumentar que a comparação que 

Hobbes estabelece entre esses conteúdos e os mandamentos cristãos não invalida meus esforços. Nesta 

medida, entendo que nosso autor recorre a essa analogia como mais uma forma de manifestar em seus 

escritos que sua teoria tanto não afronta os princípios cristãos, quanto lhe é favorável. Eis que, assim 

como o Leviatã não deixa de ser um livro político por ter 2 partes destinadas às discussões sobre temas 

tradicionalmente religiosos, os elementos curriculares apensados ao capítulo XXX não perdem seu 

caráter eminentemente político por serem comparados com mandamentos religiosos. Pelo contrário, o 

recurso aos ordenamentos morais básicos do cristianismo pode ser lido como uma estratégia pedagógica 

importantíssima, tendo em vista que as(os) cidadãs(ãos) são direcionadas(os) a perceber que Estado e 

religião não são opostos, sendo os comandos do primeiro perfeitamente conciliáveis com os do segundo. 

Acreditando ter sustentado razoavelmente que os elementos curriculares inerentes ao bom ofício 

do soberano são todos de natureza política, passo agora a advogar, ainda que reconheça a impossibilidade 

de fazer uma discussão mais densa, porque é um equívoco considerar a educação hobbesiana como uma 

doutrinação que visa, simplesmente, a manipulação e obediência cega dos indivíduos. Embora haja várias 

veredas argumentativas que eu possa trilhar para apoiar minha tese, peço aqui que vocês atentem aos 

elementos curriculares que expus a pouco. Notem como cada um deles, resguardadas suas 

particularidades, se coaduna coerentemente com o fio lógico que guia a produção filosófica hobbesiana. 

Isto significa que Hobbes não os elege como conteúdos de ensino ao arrepio de sua ciência política, mas, 

bem ao contrário, como uma derivação dela. É neste sentido que na leitura do Leviatã tais elementos 

curriculares só surgem após a manifestação hobbesiana de que “os fundamentos desses direitos (da 

soberania) devem ser ensinados de forma diligente e verdadeira” (Hobbes, 1974, p. 204), assim como da 

afirmação que postula que “...podem ser descobertos, por meio de uma industriosa meditação, princípios 

racionais para tornar duradoura sua (do Estado) constituição (excetuada, a violência externa). E tais são 

aqueles que tenho apresentado neste discurso...” (Hobbes, 1974, p. 205). 

Na prática, os 7 elementos curriculares propostos no Leviatã são uma síntese simplificada e 

tornada mais palatável pelas associações com os costumes e mandamentos cristãos de princípios 

presentes em sua teoria para afastar, ao máximo, o perigo das guerras civis. A simplificação da ciência 

não faz dela doutrinação e, embora possa ser criticável na perspectiva de uma formação humana mais 



HOBBES: DEFENSOR DA EDUCAÇÃO POLÍTICA. EK26010   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 10 

plena, é preciso lembrar que, no texto da obra magna hobbesiana, ela aparece como uma resposta do 

filósofo ao argumento de opositores que consideram que “embora os princípios possam estar certos, 

contudo o povo vulgar não tem capacidade suficiente para ser levado a entendê-los”. Ou seja, não 

devemos interpretar os elementos curriculares apresentados no capítulo XXX como o máximo a ser 

ensinado, mas sim como o mínimo de formação política que cabe ao soberano fornecer às(aos) 

cidadãs(ãos). 

Diante disto, me parece descuidada uma leitura da educação hobbesiana como desejosa de 

controlar a mente dos súditos em nome de torna-los permanentemente obedientes (Hampton, 1986, 

p.219), posto que, nem há impedimento para que o Estado assuma como sua tarefa a formação de 

qualidade em ciência política, nem é legítimo supor que ao fornecer, ainda que minimamente, princípios 

verdadeiros de forma diligente, o soberano estaria reduzindo as(os) cidadãs(ãos) a títeres que agem a seu 

bel-prazer. 

CONCLUSÃO 

 Chego ao final deste percurso ciente de que muito do que disse merece mais explanações e 

adensamentos. Espero, porém, que tenha restado nítido que a filosofia política hobbesiana leva 

seriamente em conta a complexidade humana e, por isso, propõe uma construção estatal que se apoia na 

força e na educação. Educação de cunho político que precisa, para alcançar os cidadãos, primeiramente 

ter alcançado e sensibilizado o soberano7. Estou convicta de que este era o objetivo mais almejado por 

Hobbes com seu Leviatã: ser lido pelo soberano e se tornado sua base de atuação a frente do Estado. 

Peço licença, entretanto, para, ao invés de seguir retomando os pontos de maior destaque 

debatidos ao longo deste escrito, usar estas linhas finais para compartilhar algumas provocações que, 

como cidadã e educadora de nosso tempo, me ponho a pensar a partir das ferramentas que Hobbes me 

entrega: Como a ausência de educação política, no Brasil e no mundo, se atrela a ascensão da extrema 

direita e seu discurso antipolítico? Como inovações tecnológicas, como as redes sociais digitais, nos 

modelos atuais de seu desenvolvimento, tem contribuído para a ampliação de indivíduos resistentes à 

educação (os ‘tolos’ de Hobbes)? Como nós, filósofas(os)/educadoras(es) de diversos contextos 

educacionais, podemos atuar em prol de uma formação política “verdadeira e diligente” nos moldes 

apropriados à nossa sociedade ao nosso tempo histórico? 

Penso que estas não são questões de rápida resposta, no entanto, suspeito que temos, em 

autores(as) como Hobbes, indícios valiosos que podem nos ajudar a descobrir novas sendas politicamente 

mais desejáveis e adequadas ao nosso contexto. 

 
7 Sobre meus achados acerca da educação do soberano em Hobbes, vide: GOMES, R H.S.F. Hobbes e a educação do 
soberano. In: César Augusto Battisti; Pedro Pricladnitzky; Clóvis Brondani. (Org.). Estudos sobre Descartes e sobre 
Hobbes. 1ed.Toledo: Instituto Quero Saber, 2024, p. 177-190. 



HOBBES: DEFENSOR DA EDUCAÇÃO POLÍTICA. EK26010   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 11 

 

REFERÊNCIAS8 

 
BRANTL, D. Authority and education: political stability in a determined world, Reflexões revista de filosofia, ano 
06, n.10, 2017, p. 1-14. 
 
HAMPTON, J. Hobbes and the social contract tradition, Cambridge University Press, Cambridge, 1986. 
 
HOBBES, T. Do Cidadão, tradução Renato Janine Ribeiro, Martins Fontes, São Paulo, 1998. 
 
HOBBES, T. Leviatã ou matéria, forma e poder de um estado eclesiástico e civil, tradução João Pulo Monteiro e 
Maria Beatriz Nizza da Silva, Abril Cultural, São Paulo, 1974. 
 
HOBBES, T. Behemoth ou o longo parlamento, tradução Eunice Ostrensky, UFMG, Belo Horizonte, 2001. 
 
OSTRENSKY, E. As revoluções do poder, Alameda, São Paulo, 2006. 
 
RIBEIRO, R. J. Ao leitor sem medo- Hobbes escrevendo contra seu tempo, UFMG, Belo Horizonte, 1999. 
 
SOUKI, N. Behemoth contra Leviatã – A força do conceito de “guerra civil” na filosofia política de Thomas Hobbes, 
Tese de Doutorado em Filosofia da UFMG, Belo Horizonte, 2004. 
 
WARRENDER, H. A Reply to Mr. Plamenatz. In: Brown, K. C. (ed.) Hobbes Studies, Harvard 
University Press, Cambridge, 1965. 
 
 
 

 
GOMES, Rita Helena Sousa Ferreira. Hobbes: defensor da educação política. 
Kalagatos, Fortaleza, vol.23, n.1, 2026, eK26010, p. 01-11. 

 
Recebido: 12/2025 
Aprovado: 01/2026 

 

 
8 Artigos em periódicos eletrônico devem ser citados junto com os links de acesso. Não utilizar DOI pois não são 
contabilizados pelo Google Scholar.  


