
 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

 

 

 
https://doi.org/10.52521/kg.v23i1.16711 

 
A incontinência e a intemperança tomista e aristotélica face à tecnologia política 

do corpo foucaultiana: o caráter não absoluto da moral 
 

The incontinence and the intemperance in thomistic and aristotelian thought regarding foucault’s political 
technology of the body: the non-absolute character of morality 

 
 

Thiago Guagliardo KLOHN 
Doutorando em Filosofia pela Universidade de Caxias 

do Sul. 
E-mail: tgklohn@ucs.br 

 
 

RESUMO 

Aborda-se o problema da incontinência e da intemperança a partir dos pensamentos tomistas e 
aristotélicos, questionando-se suas motivações e validade, tanto na Idade Média como na atualidade, e 
traçando-se um paralelo com a tecnologia política de corpo foucaultiana enquanto aparatos de controle 
sociopolítico. Ademais, questiona-se o caráter absoluto da moral, a fim de convidar o leitor a se indagar 
a respeito da dificuldade presente para se aceitar, pensar e construir uma sociedade com parâmetros 
morais atualizados e mais éticos, no sentido de se respeitar e valorizar a multiplicidade de tipos e gostos 
constitutiva da natureza humana em qualquer aspecto social. 

PALAVRAS-CHAVE: docilização de corpos, moralidade, incontinência, poder político, sexualidade. 

 

ABSTRACT 

Here the issue of  incontinence and intemperance is addressed from Thomistic and Aristotelian 
perspectives, with their motivations and validity questioned both in the Middle Ages and in the present 
day, while drawing a parallel with Foucault’s political technology of  the body as apparatuses of  socio-
political control. Furthermore, the absolute character of  morality is challenged in order to invite the 
reader to reflect on the current difficulty of  accepting, considering, and constructing a society with some 
updated and more ethical moral parameters, in order to grant respect and value to the multiplicity of  
types and preferences that constitute human nature in every social dimension. 

KEYWORDS: docilization of  bodies, morality, incontinence, political power, sexuality. 

 

1 INTRODUÇÃO 

 Neste artigo, para longe de defender dada opinião sobre o que aqui me disponho a discorrer, 

aproximo-o, em sua essência, mormente a uma reflexão filosófica, no sentido de ocupá-lo mais com o 

levantamento de perquirições do que, propriamente, com a apresentação de respostas – não que asserções 

e teses não possam ser em si filosóficas. Não é essa a questão, mas atenho-me a apontar como, por vezes, 



A INCONTINÊNCIA E A INTEMPERANÇA TOMISTA E ARISTOTÉLICA FACE À TECNOLOGIA POLÍTICA DO CORPO FOUCAULTIANA: O 
CARÁTER NÃO ABSOLUTO DA MORAL. EK26008   

 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 2 

as discussões de ordem moral, quer nas relações sociais, conjugais, religiosas, políticas, ou quaisquer 

outras, podem não passar de pretextos, ou de falas esvaziadas, para defender propósitos outros alheios à 

edificação da ética humana, como muitas vezes se faz querer parecer. Enfim, a ideia para este texto parte 

dos comentários tomistas sobre a continência, conforme expostos na Suma Teológica, passa pelas bases 

aristotélicas sobre o mesmo assunto, presentes em Ética a Nicômaco, questiona o pensamento foucaultiano, 

descrito em Vigiar e Punir, sobre o propósito da docilização dos corpos através da continência, mas não 

repousa na matéria de nenhum desses textos, antes se serve deles para indagar o porquê de aceitarmos 

(ou não) a presente ordem fixa moral (civil e religiosa), tal como nos é imposta pela sociedade, a respeito 

da sexualidade humana. Obviamente que se trata de um tema complexo para um escopo tão limitado, 

mas que não seja esse um empecilho para, ao menos, se esboçar aqui essa curiosidade minha e que, 

também, possui relevância no presente momento da história humana. 

  

2 DO PENSAMENTO GREGO E TOMISTA A UMA RAZÃO QUESTIONADORA 

 

 O ponto de vista tomista é, sem dúvidas, um dos mais importantes, desde seu surgimento até a 

atualidade, no que trata da moralidade institucional religiosa, política e, tal-qualmente, nas esferas da 

piedade pessoal, quer para clérigos, quer para leigos. Seus textos são muitas vezes utilizados em diferentes 

frentes – algumas até que se contrapõem mutuamente – de maneira que não seria equivocado afirmar 

que São Tomás de Aquino tem servido no curso da história da filosofia tanto como baluarte dos 

conservadores, como lança dos progressistas. Assim considerando, importa deixar claro que não objetivo 

apresentar aqui uma leitura de Tomás de Aquino a partir de Aristóteles, nem de um tomismo (de qualquer 

proveniência ou época que seja), visto que, como bem destaca De Boni (in Kuiava; Stefani, 2010), há uma 

considerável diferença na compreensão da ordem das coisas entre o pensamento grego e o de Tomás de 

Aquino. Ou seja, aquele é antropocêntrico material quanto à hierarquia dos seres, mas, cosmocêntrico-

objetivista no que se refere à forma, isto é, em termos ontológicos a respeito da concepção de ser. Ao 

passo que o pensamento tomista é, quanto ao conteúdo, teocêntrico (posiciona Deus no cume da 

hierarquia dos seres – teocentrismo material), porém, antropocêntrico quanto à forma em sua concepção 

de ser (antropocentrismo formal), ou nos termos do próprio De Boni: 

 

Para o pensamento grego, o arquétipo que predomina quando se trata do ser é o cósmico-
objetivo, ficando os outros modos de ser, entre eles a subjetividade, como derivados, que se 
deixam compreender indiretamente. Para Tomás, o arquétipo que rege toda a compreensão de 



A INCONTINÊNCIA E A INTEMPERANÇA TOMISTA E ARISTOTÉLICA FACE À TECNOLOGIA POLÍTICA DO CORPO FOUCAULTIANA: O 
CARÁTER NÃO ABSOLUTO DA MORAL. EK26008   

 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 3 

ser é o modo ser do homem, isto é, ao contrário do cosmocentrismo, o ser do homem não se 
reduz apenas a um caso entre outros – mesmo que seja o mais privilegiado. Para o 
antropocentrismo formal tomasiano, o ser de todos os entes é divisado a partir da subjetividade, 
a partir do ser do homem. […] Ora, usando a linguagem medieval, a lama intelectiva constitui o 
homem enquanto é a forma que, unindo-se à matéria, o coloca no grau de ser que é (in Kuiava; 
Stefani, 2010, p. 389). 

 

Ou seja, para Tomás, é pela razão, pelo intelecto, que o ser humano se constitui e reconhece como tal, e 

isso é, segundo seu entendimento, o grau supremo de perfeição em toda a natureza, daí a superioridade 

humana sobre tudo o mais que existe, ou, como ainda esclarece De Boni: “Ele [o ser humano] não é, 

pois, um entre outros, mas aquele que, por seu intelecto, é todos os entes, aquele no qual todos os entes 

de certo modo se congregam” (in Kuiava; Stefani, 2010, p. 390). 

 Ora, não é meu propósito discorrer sobre o tema das hierarquias tomistas; tão somente interessa-

me a compreensão que o filósofo traz de que é a partir de uma consciência crítica racional sobre si, e 

sobre a realidade sensível que o envolve, que o ser humano se constitui, reconhece e se desenvolve. Cabe-

me, pois, inquirir a tal respeito se não estaria, justamente, nesta racionalidade questionadora e 

constituidora do próprio ser humano, anterior a toda moral, a solução ao conflito trazido por Tomás, 

Aristóteles, e tantos outros, em torno da incontinência e da intemperança. Ou, como me propus arguir 

neste texto: não estaria em tal racionalidade a alavanca para remover os entraves a uma nova maneira de 

pensar a sexualidade humana a nível das relações interpessoais e sociais? 

 

3 A CONTINÊNCIA E A INCONTINÊNCIA ARISTOTÉLICA E TOMISTA 

 

 Tomás de Aquino escreve sobre a continência dentro do contexto medieval do séc. XIII, quando 

a Igreja ensejava o fortalecimento do seu poder político em alinhamento com o feudalismo e seus 

suseranos. Nessa conjuntura a moralidade individual e coletiva era uma preocupação não apenas religiosa, 

mas também política, já que o controle das paixões era visto como essencial para a manutenção da ordem 

social – o que não muito difere da maneira como o controle das massas ainda é, amiúde, exercido 

(Foucault, 2014a). Enfim, anelando a perpetuação da ordem sociopolítica então vigente, era mister a 

consolidação do feudalismo, e, para tanto, da sua rígida hierarquia social. Daí, serviu à Igreja a ocasião 

para incentivar a continência como uma virtude que ajudaria a preservar a ordem social, especialmente 

no que dizia respeito à fidelidade conjugal e ao controle dos instintos, uma vez que era ela, a Igreja, a 

principal autoridade espiritual e moral na Europa. 



A INCONTINÊNCIA E A INTEMPERANÇA TOMISTA E ARISTOTÉLICA FACE À TECNOLOGIA POLÍTICA DO CORPO FOUCAULTIANA: O 
CARÁTER NÃO ABSOLUTO DA MORAL. EK26008   

 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 4 

 Abordar o posicionamento crítico de Tomás de Aquino ante o interesse político da Igreja, junto 

a seus esforços para orientar a sociedade de acordo com os princípios cristãos – que enfatizavam a 

necessidade de virtudes como a continência, especialmente no controle dos desejos corporais que 

poderiam levar ao pecado da concupiscência, da luxúria e da gula –, não é objetivo desta reflexão. 

Entretanto, é possível que uma das principais motivações de TA para tratar de tal questão moral tenha 

sido a redescoberta da filosofia clássica grega nos centros de debate intelectual de seu tempo, mais 

particularmente do pensamento aristotélico, que, a partir daí, passaria, paulatinamente, a ser integrado ao 

pensamento cristão, inclusive, a fim de discutir sistematicamente as questões em torno da continência. 

Obviamente que há muito mais a ser dito sobre o contexto e as motivações para a produção da obra 

tomista sobre a continência, mas, novamente, não há espaço para tal propósito neste artigo. 

 Em meio a tanto, cabe lembrar, como Tomás o faz em Do governo dos príncipes ao rei de Cipro, que, 

coerente à época, empenhava-se na elaboração de um ideal de governo moral. Eis por que os governantes 

medievais serem incentivados a tornarem-se exemplos de virtude; isso tanto para manter a ordem, quanto 

para legitimar seu poder. Portanto, não é difícil entender os motivos pelos quais a continência, enquanto 

controle dos desejos desordenados, era um ideal que reforçava no senso comum a imagem de líderes 

sábios e justos – estaria fundado nesse princípio dissimulativo o interesse, na atualidade, de políticos 

preocuparem-se em se apresentar como crentes piedosos? Enfim, independentemente do que dizia 

Aristóteles a respeito da continência, essa era especialmente valorizada dentro do ideal cristão de 

santidade, sendo ensinada pela Igreja como um reflexo da obediência à ordem divina e como contribuinte 

para a preparação da alma para a vida eterna. 

 Sintetizando, o conceito de continência tomista se insere em um esforço maior de harmonizar as 

exigências da fé cristã com a filosofia clássica, num contexto em que moralidade e política estavam 

intimamente conectadas. É nessa direção que TA discute a questão da continência em diversas partes de 

sua vasta obra. Em sua Suma Teológica (ST), por exemplo, ele explora tal tema no contexto da moralidade, 

das virtudes e dos vícios, tendo como referência o trabalho de Aristóteles, especialmente a Ética a Nicômaco 

(EN) – nada obstante, relendo esse filósofo sob a luz da teologia cristã, conforme compreendida em seu 

tempo, pois, naquele enquadramento espaçotemporal, era a fé cristã, tal como ensinada pela Igreja, o 

parâmetro para aferimento do conhecimento verdadeiro e do que era moralmente correto. E o que dizia 

Aristóteles a tal respeito? 

 Para o filósofo estagirita, continência (enkrateia) seria o caráter de resistência do ser humano às 

suas paixões, aos desejos contrários à sua razão, a fim de agir segundo o que era considerado correto. Ao 

passo que, a incontinência (akrasia) seria o ato de ceder a paixões, tendo-se ciência de que elas não são 



A INCONTINÊNCIA E A INTEMPERANÇA TOMISTA E ARISTOTÉLICA FACE À TECNOLOGIA POLÍTICA DO CORPO FOUCAULTIANA: O 
CARÁTER NÃO ABSOLUTO DA MORAL. EK26008   

 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 5 

moralmente aceitas, deixando-se dominar por desejos inadequados, contrariamente à voz da razão. 

Interessa lembrar que, para Aristóteles, a incontinência, geralmente, diz respeito aos prazeres corporais, 

tais como os táteis (sexo) e gustativos (comida), podendo referir-se, igualmente, à ambição, ou 

concupiscência, e à raiva, ou impetuosidade (EN, 1145b-1147a). Todavia, o filósofo tomava a 

incontinência, distintamente, tanto como a inclinação natural de alguém a determinadas paixões, como o 

próprio caráter de quem é incontinente, ou, em suas próprias palavras: “Ninguém possui todas as formas 

de incontinência, mas de algumas pessoas dizemos que são incontinentes em absoluto” (EN, 1148b-

1149b). Ou seja, enquanto para algumas pessoas a fraqueza da incontinência ocorreria apenas em 

determinadas circunstâncias e em relação a dados objetos de desejo, ao que possuía uma constância em 

ceder às suas paixões dizia-se ser um incontinente em absoluto. 

 Já para Tomás, o ser humano age corretamente mediante uma dupla ciência (a universal e a 

particular) que quando violada se constitui como incontinência (ST, I-II, Q. 77). Entretanto, Tomás 

defende que há situações em que a pessoa, embora possuidora de um conhecimento “universal” acerca 

do bem e do mal, é incapaz de aplicá-lo ao singular no momento da deliberação prática; tal descompasso 

entre o intelecto e o apetite racional caracterizaria, pois, o vício da incontinência. Tais circunstâncias, 

segundo ele, seriam os casos das ações passionais ou sob o efeito da embriaguez. Explica Tomás: 

 

Às vezes, o homem não considera o que tem de maneira habitual por causa de algum 
impedimento, por exemplo, de uma ocupação exterior ou de uma enfermidade corporal. E é 
precisamente assim que aquele que está dominado pela paixão não considera em particular o que 
sabe universalmente, porque a razão impede tal consideração. Impede de três maneiras: 1. por 
uma espécie de distração, da qual se falou acima; 2. por contrariedade: pelo fato de que a paixão 
inclina frequentemente para o contrário daquilo que a ciência universal afirma; 3. por uma certa 
modificação corporal, que faz que a razão esteja como amarrada a ponto de não poder livremente 
passar ao ato. Por exemplo, também o sono ou a embriaguez ligam o uso da razão com as 
mudanças corporais que causam. Isto acontece nas paixões. Tem-se disso a prova clara no fato 
de que, por vezes, quando são extremamente intensas, o homem perde totalmente o uso da razão. 
Muitos, por excesso de amor ou de ira, foram até a loucura. Desse modo, a paixão leva a razão a 
julgar nos casos particulares contra a ciência universal que ela possui (Aquino, 2003a, p. 383-
384). 

  

 Também não é propósito deste artigo discutir, com base no excerto acima, a culpabilidade dos 

atos de quem, estando entorpecido pelo sono ou substância química, age incontinentemente. O que 

importa, aqui, é que Tomás não parece se preocupar em distinguir a incontinência enquanto um traço de 

caráter da pessoa ou uma atitude circunstancial. Para ele a incontinência, em qualquer das conjunturas, é 

um pecado, pois trata-se de uma escolha voluntária ceder a paixões desordenadas, uma vez que a “voz da 

razão” sempre se faz presente, ainda que “soe mais baixo” sob condições outras tais como as supracitadas 



A INCONTINÊNCIA E A INTEMPERANÇA TOMISTA E ARISTOTÉLICA FACE À TECNOLOGIA POLÍTICA DO CORPO FOUCAULTIANA: O 
CARÁTER NÃO ABSOLUTO DA MORAL. EK26008   

 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 6 

(ST, II, Q. 156). Dessa forma, o incontinente, para TA, é a pessoa que age com conhecimento, mas sem 

o domínio da vontade; aquele que escolhe agir contrariamente à razão, sabendo o que é o correto. É, pois, 

essa tensão entre razão e paixão indicada por Tomás, e que anteriormente também aparece em Aristóteles, 

que vai servir para diferenciar o continente do incontinente. E se para Aristóteles as paixões são 

tendências naturais de caráter (tanto do continente, como do incontinente), para Tomás, nada obstante, 

elas são um acidente imposto por aquilo que a teologia cristã chama de “pecado original1”. Portanto, para 

Tomás, a luta do incontinente não é apenas um conflito ético ou racional, mas espiritual; ele associa a 

incontinência à fraqueza moral que só pode ser superada com o auxílio da graça divina e das virtudes (ST 

I-II, Q. 49-54). Em suma, TA usa as mesmas bases aristotélicas para tratar do continente e do 

incontinente, porém, desenvolvem-nas com um foco mais teológico, enfatizando o papel da razão 

iluminada pela fé e da graça divina na superação desses vícios. 

 

4 A INTEMPERANÇA ARISTOTÉLICA E TOMISTA 

 

 Aristóteles acreditava haver dois tipos de conhecimento a dirigir o ser humano em suas 

deliberações: um que é ativo, ou real, e que orienta a ação humana; outro que está inativo, ou subjugado 

pelas paixões, no momento do agir (EN 1145b-1154b). É tendo essa tese como embasamento que o 

filósofo explica a possibilidade – em se tratando da incontinência – como alguém consegue agir 

contrariamente à sua razão. Ou seja, conforme já exposto, o contingente é aquele que sabe o que é correto 

e conduz-se de acordo com isso, seguindo sua razão, mesmo sentindo-se tentado a ceder às suas paixões. 

Ao passo que o incontinente é aquele que sabe o que é correto, mas deixa sua razão ser subjugada por 

seus desejos desordenados. Nesse sentido, a continência, para Aristóteles, pode ser entendida como uma 

virtude, ficando pouco abaixo do que ele considera como “excelência moral” (aretê ethikê – EN, II.1, 

1103a17-24), e que só é alcançada quando os desejos se encontram harmonizados com a razão, como 

ocorre com a pessoa virtuosa, ou temperante, que, por isso, age corretamente sem esforços ou conflitos 

internos. 

 Há ainda, segundo Aristóteles, um outro tipo de caráter a ser considerado e que contrasta com a 

pessoa virtuosa: o intemperante. Esse, conforme apresentado em EN VII, 3-4, age conforme seus maus 

desejos, sem sentir remorsos por isso. Posto doutra maneira, enquanto o incontinente sente 

 
1Em consequência da desobediência do proto casal no jardim édico, servindo-se do fruto que havia sido proibido pelo Deus 
criador, toda a raça humana decaiu do estado de graça e perfeição inicial em que vivia, passando a ter, para sempre encrustado 
em sua natureza, a tendência ao erro, ao que é pecaminoso. 



A INCONTINÊNCIA E A INTEMPERANÇA TOMISTA E ARISTOTÉLICA FACE À TECNOLOGIA POLÍTICA DO CORPO FOUCAULTIANA: O 
CARÁTER NÃO ABSOLUTO DA MORAL. EK26008   

 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 7 

arrependimento depois de ceder a suas paixões, pois ainda reconhece o valor do que é correto, o 

intemperante é incapaz de arrepender-se, uma vez que internalizou hábitos que distorcem a razão, 

tornando sua ação congruente com seus desejos, mesmo que condenáveis. Ou seja, o intemperante não 

reconhece o erro de sua conduta, tomando-a como normal e justificando-a como boa. 

 Para TA – tendo em vista o pensamento aristotélico –, a intemperança é uma falha moral muito 

mais grave do que a incontinência, pois implica uma disposição viciosa enraizada, ou seja, um hábito 

moralmente errado que endurece a consciência. Nesse sentido, enquanto o incontinente ainda mantém 

um certo respeito pela razão e sente remorso após um ato pecaminoso, o intemperante posiciona-se mais 

distante da virtude, pois age com complacência quanto aos próprios desejos desordenados, ou, conforme 

elucidado nas palavras do próprio Tomás: 

 

Ora, no intemperante a vontade se inclina ao pecado por própria escolha, resultante de um hábito 
adquirido pelo costume, enquanto que, no incontinente a vontade se inclina ao pecado pela 
paixão. E como esta passa rápido e o hábito, ao contrário, é qualidade dificilmente removível, 
segue-se daí que o incontinente, desvanecida a paixão, logo se arrepende. Isso não acontece com 
o intemperante que até se regozija com o pecado, pois a prática deste se lhe tomou conatural 
pelo hábito adquirido. Por isso, dos intemperantes fala a Escritura: “Alegram-se em fazer o mal 
e se comprazem com as piores perversões”. É evidente, portanto, que “o intemperante é muito 
pior que o incontinente”, como diz o Filósofo (2003b, p. 349). 

 

 Portanto, tendo TA pontuado e esclarecido, a partir de Aristóteles, o caráter do incontinente e do 

intemperante, ele passa a explanar na Questão 153 da Suma Teológica em que consiste o pecado da luxúria, 

sendo esta geralmente associada à incontinência, devido à incapacidade de se controlar os apetites 

relacionados aos prazeres sexuais, ainda que aquele pecado não se restrinja a tais prazeres. Já na Questão 

154, TA dá mais profundidade a relação da incontinência com a castidade e nomeia precisamente os 

pecados que, segundo ele, constituiriam a luxúria, a saber: a fornicação, o adultério, a masturbação, a 

homossexualidade, a bestialidade, o sacrilégio, o estupro, o rapto, e o incesto. 

 O que se conclui, considerando-se tudo até aqui exposto é que, para Tomás, sem o uso da razão 

e o auxílio divino, não se consegue chegar à continência. Isso por causa do pecado original. Mas o que 

vem a ser essa razão, tal como apresentada por TA, senão a subjugação da vontade da pessoa a exigências 

expressas na forma de deveres morais, frutos da compreensão e dos valores de uma época, e impostas 

pela Igreja através da geração de sentimentos de indignação e culpa sobre quem os violam ou se 

posicionam contrariamente? E o que vem a ser o pecado original, senão a própria condição animal do 

ser humano? Sem levar em conta tais questionamentos, TA, com sua filosofia de cunho teológico, serve 



A INCONTINÊNCIA E A INTEMPERANÇA TOMISTA E ARISTOTÉLICA FACE À TECNOLOGIA POLÍTICA DO CORPO FOUCAULTIANA: O 
CARÁTER NÃO ABSOLUTO DA MORAL. EK26008   

 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 8 

(cônscio ou não) aos propósitos do poder constituído de seus dias, que visava o controle das massas pela 

docilização de seus corpos – terminologia foucaultiana embasada na crítica ao fenômeno religioso e sua 

moral, muitas vezes constituídos como instrumentos de dominação, aliado ao poder político, em vez de 

ocupar-se com o que melhor lhes diz respeito: o sagrado (Foucault, 2014b). Mas em que exatamente 

consiste essa dominação pela disciplina dos apetites corporais? 

 

5 A DOCILIZAÇÃO DOS CORPOS FOUCAULTIANA E SUAS IMPLICAÇÕES 

PRESENTES 

 

 Michel Foucault (MF) defende a ideia de que também o corpo está diretamente imbricado no 

campo político, não apenas porque as relações de poder dessa esfera têm alcance imediato sobre ele, no 

sentido de marcá-lo, dirigi-lo, supliciá-lo, sujeitá-lo a trabalhos, obrigá-lo a cerimônias e dele exigir sinais 

de submissão, mas porque através desses expedientes se consegue moldar o espírito crítico, questionador 

e racional humano. Diz MF: “A articulação corpo-objeto: a disciplina define cada uma das relações que o 

corpo deve manter com o objeto que manipula. Ela estabelece cuidadosa engrenagem entre um e outro” 

(Foucault, 2014b, p. 150). Relações essas que podem anular uma das partes, assim como subjugá-la, para 

utilização econômica, ou qualquer outra, mesmo como instrumento político meticulosamente planejado. 

Ademais, como também sustenta Foucault (2014b, p. 29), nesse contexto de dominação e exploração 

humana, “o corpo só se torna força útil se é ao mesmo tempo corpo produtivo e corpo submisso”. E 

como seria feita essa sujeição do corpo? Segundo MF, ela é obtida tanto por instrumentos de violência 

física como ideológica. Para ele, a sujeição do corpo pode vir de forma direta, física até, contudo, sem ser 

violenta; às vezes ela é sutil e tecnicamente pensada e aplicada, sem armas e sem terror, provando que há, 

sim, um “saber” do corpo que não diz necessariamente respeito à sua fisiologia, mas de mecanismos 

psíquicos pelos quais as suas pulsões são domadas ou encarceradas. A esse saber e esse controle, ele 

chama de “tecnologia política do corpo”, e que é difuso, fragmentário e multiforme, não podendo ser 

facilmente localizada quer a nível institucional, quer num aparelho de Estado, porque não é algo 

explicitamente expresso. É algo que se opera de dentro para fora da pessoa que, ao mesmo tempo que 

tolhe a própria liberdade, vigia a si própria e se autopune. Ou nas palavras do próprio Foucault: 

 

A história dessa microfísica do poder punitivo seria então uma genealogia ou uma peça para uma 
genealogia da “alma” moderna. A ver nessa alma os restos reativados de uma ideologia, antes 
reconheceríamos nela o correlativo atual de uma certa tecnologia do poder sobre o corpo. Não 



A INCONTINÊNCIA E A INTEMPERANÇA TOMISTA E ARISTOTÉLICA FACE À TECNOLOGIA POLÍTICA DO CORPO FOUCAULTIANA: O 
CARÁTER NÃO ABSOLUTO DA MORAL. EK26008   

 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 9 

se deveria dizer que a alma é uma ilusão, ou um efeito ideológico, mas afirmar que ela existe, que 
tem uma realidade, que é produzida permanentemente, em torno, na superfície, no interior do 
corpo pelo funcionamento de um poder que se exerce sobre os que são punidos — de uma 
maneira mais geral sobre os que são vigiados, treinados e corrigidos, sobre os loucos, as crianças, 
os escolares, os colonizados, sobre os que são fixados a um aparelho de produção e controlados 
durante toda a existência. Realidade histórica dessa alma, que, diferentemente da alma 
representada pela teologia cristã, não nasce faltosa e merecedora de castigo, mas nasce antes de 
procedimentos de punição, de vigilância, de castigo e de coação. Esta alma real e incorpórea não 
é absolutamente substância; é o elemento onde se articulam os efeitos de um certo tipo de poder 
e a referência de um saber, a engrenagem pela qual as relações de poder dão lugar a um saber 
possível, e o saber reconduz e reforça os efeitos de poder. Sobre essa realidade-referência, vários 
conceitos foram construídos e campos de análise foram demarcados: psique, subjetividade, 
personalidade, consciência, etc.; sobre ela técnicas e discursos científicos foram edificados; a 
partir dela. valorizaram-se as reivindicações morais do humanismo. Mas não devemos nos 
enganar: a alma, ilusão dos teólogos, não foi substituída por um homem real, objeto de saber, de 
reflexão filosófica ou de intervenção técnica. O homem de que nos falam e que nos convidam a 
liberar já é em si mesmo o efeito de uma sujeição bem mais profunda que ele. Uma “alma” o 
habita e o leva à existência, que é ela mesma uma peça no domínio exercido pelo poder sobre o 
corpo. A alma, efeito e instrumento de uma anatomia política; a alma, prisão do corpo (2014b, 
p. 32-33). 

 

E é esse aprisionamento da alma por meio do corpo que – ao meu ver – antecede o problema moral 

discutido por Aristóteles e Tomás de Aquino. Um aprisionamento que não se dá pelo simples temor de 

se ser considerada uma pessoa incontinente ou intemperante perante a sociedade, ou pelo medo dos 

castigos do inferno, como a religião cristã plantou na mentalidade de seus fiéis, mas por negar-se a 

possibilidade de questionar a própria ordem estabelecida da sexualidade humana em primeiro lugar. 

 É lamentável que, por vezes, o nosso tempo pareça ser uma época imediatista e de respostas 

prontas, tanto quanto o foi a época de Tomás de Aquino. Assim, parece que a religião proveu tais 

respostas prontas na Idade Média tanto quanto ainda o faz hoje, mas não somente a religião, também 

essa prisão a que nos impomos para assumirmos nossas paixões2 e questionarmos se não seriam viáveis 

outras propostas de organização social, conjugal, relacional, política, etc. Quem, afinal, teria uma resposta 

cabal a respeito da sexualidade humana? Quem poderia dizer o que é certo sentir e o que não é? O que é 

lícito fazer e o que não é? Não se trata, aqui, de relativizar as ações humanas – essas ainda precisam de 

parâmetros para serem balizadas, a fim de se respeitar a individualidade dos corpos, sua inviolabilidade, e 

a liberdade de consciência de cada um –, mas de se questionar a moral enquanto valor absoluto. 

Entretanto, para a sociedade (oficialmente e institucionalmente), ainda é preferível fórmulas prontas e 

sem o devido aprofundamento filosófico, do que aceitar o ser humano como ele de fato é: inacabado, em 

formação e complexo; como ser que não nasce com o tal pecado original, mas como aquele que se depara, 

em dado momento da sua existência, com a própria consciência de si, do mundo e dos outros; como ser 

 
2Aqui entendidas não mais como fraquezas ou pecados, mas como aspectos constitutivos da nossa própria natureza humana, 
que é complexa, múltipla e evolutiva. 



A INCONTINÊNCIA E A INTEMPERANÇA TOMISTA E ARISTOTÉLICA FACE À TECNOLOGIA POLÍTICA DO CORPO FOUCAULTIANA: O 
CARÁTER NÃO ABSOLUTO DA MORAL. EK26008   

 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 10 

que, através dessa autoconsciência, se constrói enquanto sujeito ético, do contrário, ao negá-la, condena-

se como besta-fera. 

 Em suma, antes de se questionar se está-se diante de um caso de incontinência ou de 

intemperança, por que não se arguir o porquê da sociedade validar determinados gostos e 

comportamentos como vícios, ou paixões, e outros não? Posto de maneira mais clara, por que, numa 

sociedade plural, deve-se aceitar que apenas uma postura seja correta e outras não? Não se trata aqui de 

questionar, por exemplo, a validade ou não da heterossexualidade, ou da homossexualidade, ou de 

qualquer outra escolha sexual, pois essas são questões de foro íntimo e de valor que se aplica à 

personalidade e individualidade de cada pessoa. Trata-se de questionar até quando uma sociedade que se 

diz evoluída – como a nossa sociedade ocidental – vai tolerar a negação de espaço e respeito a tais 

diferenças pessoais. Afinal, qual distinção há, senão meramente convencional, em se ser uma sociedade 

monogâmica ou poligâmica3, por exemplo? Ou, ainda no que diz respeito à sexualidade humana, que 

direito tem alguém de arbitrar como errado ter relações sexuais antes do casamento (ou mesmo 

extraconjugais) se os envolvidos em tais atos tiverem uma compreensão diferente a respeito? Todos esses 

questionamentos expõem não apenas aquilo que é natural da alma humana – as paixões, como 

denominadas por filósofos e teólogos – mas a própria natureza arbitrária, temporal e cambiável da norma 

moral em qualquer esfera de organização social humana, e que, portanto, precisa ser constantemente 

reavaliada segundo um viés filosófico ético. 

 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 Levando em conta, tanto em épocas passadas, como no tempo presente, várias instituições sociais, 

como a Igreja, o Estado, a escola e até a família, Foucault defende que tais entidades acabam por 

desenvolver práticas e discursos que têm como objetivo a docilização dos corpos e mentes, criando 

indivíduos moldados para corresponder às normas e expectativas de uma determinada ordem social. Essa 

concepção de docilização, quando aplicada ao contexto da moralidade tomista e da razão grega, revela 

uma tensão entre o controle dos desejos individuais e a busca por uma autonomia racional, e expõe as 

bases dessa mesma normatividade. Ora, a filosofia de Tomás de Aquino, ao ser interpretada sob o prisma 

 
3Sobre esse aspecto da nossa sexualidade, Ullmann elucida dizendo: “Interessante é observar que, entre os humanos, a 
monogamia constitui a forma mais rara de relação entre os sexos. Das mais de 800 culturas (sociedades) conhecidas e 
examinadas, 16 por cento são meramente monogâmicas por lei; 83 por cento permitem a poligamia, o percentual restante 
inclui as culturas com poliandria” (2005, p. 55). 



A INCONTINÊNCIA E A INTEMPERANÇA TOMISTA E ARISTOTÉLICA FACE À TECNOLOGIA POLÍTICA DO CORPO FOUCAULTIANA: O 
CARÁTER NÃO ABSOLUTO DA MORAL. EK26008   

 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 11 

da sua racionalidade teológica, propõe um modelo onde a razão, iluminada pela fé, e a adesão às virtudes 

cristãs permitem superar os vícios e alcançar não necessariamente a plenitude moral, mas aquilo que ele 

considera necessário para a beatitude. No entanto, tal modelo pode ser entendido também como parte 

de uma estratégia disciplinar que, ao regular os desejos humanos, sustenta estruturas de poder e 

dominação. 

 Já na modernidade, quando a razão passa a questionar não apenas a moral religiosa, mas também 

os dispositivos sociais que moldam os indivíduos, surge a oportunidade de repensar a relação entre o 

corpo, a moralidade e a liberdade. No meu entendimento, essa ainda é a mesma a racionalidade 

questionadora em que acreditava Tomás ser o fundamento do que nos constitui seres humanos, e que, 

desde o período iluminista, tem-se permitido questionar a ordem estabelecida, partindo das instituições 

estabelecidas, as quais nunca haviam sido confrontadas antes. Essa mesma racionalidade é a que convida, 

na contemporaneidade, a se desconstruir os sistemas que subjugam os corpos e, como aqui sugiro, a 

ressignificar as categorias das paixões a partir das quais se consideram os caráteres continência, 

incontinência e intemperança. Ou seja, segundo o que proponho, o continente continuaria sendo aquele 

que resiste a suas paixões; o incontinente, aquele que a essas sede, mas depois se arrepende; e, o 

intemperante, aquele que não admite os próprios erros como tais. Apenas se atualizaria, dentro da vigente 

compreensão da nossa sexualidade, as normas morais quanto a desejos e práticas, para que não mais 

servissem como formas de controle, mas para que se demonstrasse com isso respeito às diferentes 

dimensões do humano, compreendidas e vivenciadas em sua complexidade e multiplicidade, e isso sem 

os constrangimentos de ordens morais dogmáticas. 

 Em suma, ao partir do pensamento grego e tomista para uma razão questionadora 

contemporânea, o que busquei aqui foi o caminho natural (e evolutivo) da reflexão humana; uma reflexão 

que se desloca da tentativa de controlar os desejos meramente em sua superficialidade, para uma 

abordagem que valoriza o autoconhecimento e a autonomia crítica, enquanto caminhos para uma 

existência ética e em paz consigo mesma. Existência ética essa baseada não na submissão a imposições 

externas (como as advindas das instituições) ou internas (crenças pessoais religiosas ou não), mas na 

liberdade e na responsabilidade ao se autoconhecer, autoavaliar e se permitir mudar, evoluir. 

 

REFERÊNCIAS 

AQUINO, T. Do governo dos príncipes ao rei de Cipro e Do governo dos judeus à duquesa de 

Brabante. São Paulo : Anchieta, 1946. 



A INCONTINÊNCIA E A INTEMPERANÇA TOMISTA E ARISTOTÉLICA FACE À TECNOLOGIA POLÍTICA DO CORPO FOUCAULTIANA: O 
CARÁTER NÃO ABSOLUTO DA MORAL. EK26008   

 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 12 

AQUINO, T. Suma teológica: os hábitos e as virtudes, os dons do espírito santo, os vícios e os pecados, 

a lei antiga e a lei nova, a graça. Vol. 4. São Paulo – SP: Edições Loyola, 2003a. 

AQUINO, T. Suma teológica: as bem-aventuranças, os atos humanos, as paixões das almas. Vol. 7. São 

Paulo – SP: Edições Loyola, 2003b. 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco – Poética. São Paulo: Nova Cultural, 1991. 

FOUCAULT, M. A ordem do discurso: aula inaugural no Collège de France, pronunciada em 2 de 

dezembro de 1970. 24 ed. São Paulo: Edições Loyola, 2014a. 

FOUCAULT, M. Vigiar e Punir: nascimento da prisão. 42. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014b. 

KUIAVA, E. A.; STEFANI, J. Identidade e diferença: filosofia e suas interfaces. Caxias do Sul, RS: 

Educs, 2010. 

ULLMANN, R. A. Amor e sexo no Grécia antiga. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2005. 

 
 

 
KLOHN, Thiago Guagliardo. A incontinência e a intemperança tomista e 
aristotélica face à tecnologia política do corpo foucaultiana: o caráter não absoluto 
da moral. Kalagatos, Fortaleza, vol.23, n.1, 2026, eK26008, p. 01-12. 

 
Recebido: 11/2025 
Aprovado: 01/2026 

 


