
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

 

 

 
https://doi.org/10.52521/kg.v23i1.16691 

 
O Helenismo de Hannah Arendt 

 
Hannah Arendt’s Hellenism 

 
 

Odílio AGUIAR 
Doutor em Filosofia pela Universidade de São 

Paulo (USP). Professor da Universidade Federal do 
Ceará (UFC) 

E-mail: odilio@ufc.br 
 

 

RESUMO:  

O presente artigo enseja discutir o estatuto do helenismo no pensamento de Hannah Arendt. Para autora, 

o que está em jogo é a tentativa de avaliar as escolhas dos modos de vida prevalecentes no Ocidente. De 

modo especial, visa refletir se a política e a filosofia ainda tem algum sentido no mundo contemporâneo. 

Nessa direção, seremos guiados pela hipótese de que Arendt, através das lupas de Homero, Sócrates e 

Aristóteles, enxergava nos antigos uma forma de avaliar a política e a atividade do pensamento guiando-

se pela beleza como critério mais adequado para alcançar suas significações específicas. 

PALAVRAS-CHAVE: Helenismo, beleza, Política, Filosofia. 

 

ABSTRACT:  

This article aims to discuss the status of Hellenism in Hannah Arendt's thought. For the author, what is 

at stake is the attempt to evaluate the choices of the prevailing ways of life in the West. In particular, it 

aims to reflect on whether politics and philosophy still have any meaning in the contemporary world. In 

this direction, we will be guided by the hypothesis that Arendt, through the lenses of Homer, Socrates, 

and Aristotle, saw in the ancients a way of evaluating politics and the activity of thought, guided by beauty 

as the most adequate criterion to reach its specific meanings. 

KEYWORDS: Hellenism, beauty, Politics, Philosophy. 

 

 

No âmbito do tema sugerido sobre o diálogo entre Arendt e os antigos, resolvemos refletir sobre 

o estatuto do helenismo no pensamento arendtiano. Sem nenhuma dúvida, trata-se de um tema 

controverso, objeto da reflexão de vários estudiosos de Hannah Arendt. Alguns comentadores foram 



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 2 

mais a fundo no assunto (cf. Taminiaux, 1992; Parekh, 1981; Aguiar, 2001); enquanto outros, preferiram 

uma abordagem mais superficial (cf. O’Sullivan, 1979; Merquior, 1991). Em ambos os casos, fica evidente 

a relevância do assunto. O que está em questão no recorte proposto? Por qual razão Arendt volta-se para 

os antigos? Será que é apenas nostalgia de uma polis e de uma filosofia idealizadas? Ou será exibição do 

inequívoco conhecimento do idioma grego e de seus autores mais importantes? Trata-se de cometimento 

de anacronismo na compreensão do seu presente? Ou nossa autora foi influenciada pelo interesse e pela 

abordagem do seu mestre Heiddeger, em relação aos antigos gregos? Acreditamos que nenhum desses 

aspectos determina o helenismo arendtiano; embora haja um pouco de todos esses pontos, pois é inegável 

certa nostalgia pelos autores e pela história da Grécia antiga. Ela era erudita e sabia do impacto de exibir 

sua expertise filológica, poética e filosófica e é indubitável a influência heiddegeriana. No entanto, o que 

importava mesmo era sua tentativa de avaliar as escolhas dos modos de vida prevalecentes no Ocidente. 

Em um sentido amplo, portanto, trata-se, para Arendt, de entender os padrões de vida predominantes 

no Ocidente ou os parâmetros a partir dos quais os modos de vida foram avaliados na tradição ocidental. 

A questão é saber qual a valorização atribuída às atividades humanas: trabalho, obra, ação, filosofia, 

ciência ou religião.  Na presente reflexão, iremos nos deter numa característica mais específica,  no 

enfoque do helenismo arendtiano, como busca de compreender se a política e a filosofia têm ainda algum 

sentido e o que têm a dizer hoje em dia dadas as mutações nas formas de governar e pensar no mundo 

contemporâneo. Assim, podemos dizer que o seu helenismo está enraizado na atualidade histórica, em 

atenção ao aparecimento e à vigência de uma forma de governo totalitária e aos seus procedimentos 

fascistas: guerra total, massificação, ideologia, anonimato, inimigo objetivo, propaganda, segredo e 

mentira, dentre outros.  

Arendt testemunhou a política ser substituída por uma espécie de performance manipulada das 

massas, assim como a usurpação do pensamento pela propaganda ideológica. Os governos, 

ambicionando o domínio total sobre as populações, passaram a se estruturar a partir de métodos, 

procedimentos e instituições que rejeitaram as práticas características dos regimes políticos, especialmente 

no que se refere à proteção da ação, do diálogo e dos discursos livres. Trata-se de buscar uma perspectiva 

contra-factual ao exercício totalitário do poder e ao predomínio ideológico do pensamento.  O objetivo 

é saber se a política e a filosofia ainda teriam alguma importância diante de regimes estruturados nas suas 

negações. Seu retorno ao início histórico e conceitual da política e da filosofia foi a forma de reavivar, em 

nós, a importância de recuperar a relevância da política e do pensamento humano. 

Nossa leitura do helenismo será guiada, desta feita, pela tese de que Arendt enxergava nos antigos 

uma forma de avaliar a política e a atividade do pensamento guiando-se pela beleza como critério mais 

adequado para alcançar suas significações específicas. Seguindo essa direção, na primeira parte, iremos 

verificar o peso do helenismo na sua formulação da política através das trilhas abertas por Homero e 



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 3 

Aristóteles. Nesses autores, tão caros à Arendt, fica mais evidente o peso do kalón na avaliação da ação 

humana e na recuperação de sua dignidade, bem como a aproximação que Arendt faz entre a política 

(polis) e a beleza (kalón);  e isso vem de Homero. “A Polis se originou na experiência grega pré-polis” 

(Arendt, 2010, p. 246). A obra arendtiana está permeada pela ideia de que a política, o espaço público, é um 

espaço de aparição e, como ela afirma no texto A Crise da Cultura: sua importância social e política, “o critério 

apropriado para julgar aparências é a beleza” (Arendt, 2000, p. 263). A aparência, a visibilidade pública, 

instaura um mundo que se organiza a partir de níveis de grandeza e “a ação só pode ser julgada pelo 

critério da grandeza” (Arendt, 2010, p. 256).  

A grandeza pode ser lida num sentido institucional ou agonal. No primeiro sentido, a maior de 

todas as grandezas humanas reside na polis e nas instituições que ela traz à tona: civilidade, justiça, amizade, 

lei e limites ao poder humanos. No sentido agonal, a polis é o lugar da participação e do embate entre 

iguais para alcançar a imortalidade, o florescimento da personalidade e a realização de ações imorredouras.  

Os qualificativos usados por Arendt para falar da política provêm, nesse ponto, da estética. Melhor 

dizendo, Arendt julga a política guiada por valores que ressaltam a capacidade da ação política de revelar 

a grandeza, a glória, a honra, a civilidade e a justiça, além de perdurar na lembrança da cidade. É a 

fundação da Pólis, a república grega antiga, o acontecimento que apontará para frente e para trás como 

núcleo unificador das categorias políticas mais significativas. 

Da mesma forma, o belo é a categoria mais importante para expressar a atividade do pensar em 

direção à significação imanente às atividades humanas. Afirma a pensadora referindo-se a Platão:  

Quando não estava preocupado com a Filosofia Política (como no Banquete e em outras 
partes de sua obra), Platão definia as ideias como ‘aquilo que mais brilha’ (ekphanestaton) e, 
portanto, como variações do belo. É somente na República que as ideias se convertem em 
padrões, medidas e regras de comportamento, todos eles variações ou derivações da ideia 
do ‘bem’ na acepção grega da palavra, isto é, do que é ‘bom para’ ou do que é adequado 
(Arendt, 2010, p. 281). 
 

Essa proximidade entre o pensamento e o belo nos guiará na tese de que ela é constitutiva do 

modo arendtiano de praticar a filosofia e que isso está relacionado, de algum modo, à recepção da cultura 

helênica no seu pensamento.  

 

O helenismo e a polis como pardigma da política 

 

Passemos à exposição da nossa tese. Consideraremos inicialmente as influencias de Homero e 

Aristoteles na reflexão de Arendt sobre a política. São desses autores a ligação da ação (praxis) com as 

mais belas e imortais realizações humanas.  Em Homero faz-se presente, in nuce, a formulação que será 

desenvolvida plenamente por Aristóteles. Nas batalhas troianas arcaicas, Arendt encontra as sementes do 

que virá a ser a Polis clássica. Além disso, Arendt encontra no poeta da Ilíada elementos para refletir sobre 



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 4 

o impacto no mundo contemporâneo, da ideia de guerra total: a ultrapassagem de todos os limites 

possíveis (hybris).  

A Guerra de Troia, berço originário da ideia de polis, um dos eventos mais icônicos da mitologia 

grega, tem sido interpretada sob diversos prismas ao longo da história. Embora Hannah Arendt não 

tenha escrito diretamente sobre esse conflito, sua filosofia política fornece ferramentas conceituais 

valiosas para analisá-lo. Em Arendt, a guerra de Troia é vista como um exemplo de confronto guerreiro 

que por sua violência e capacidade de destruição tornou-se padrão do que ela vai chamar de guerra total, 

um tipo de confronto que visa não apenas a rendição militar, a ocupação territorial e a posse dos bens, 

mas, também, a aniquilação de um povo, a destruição física e cultural da cidade e seus monumentos. A 

guerra total transforma o mundo (obras, feitos e relações humanas) em deserto (Arendt, 1998, p. 94). 

Esse tipo de guerra é o ambiente propício para ultrapassagem de todos os limites, onde os homens 

ambicionam não mais rivalizar com os seus pares, mas desafiam e se medem com os deuses (Homero, 

2010, I l, 56, 64, 69). Essas ilimitações aparecem nas práticas da mentira, da vingança, da trapaça, do 

roubo e na ruptura com todo tipo de vínculo (philia -  Homero, 2010, II, 645-675; V, 510-540 e 680-710) . 

Nas palavras de Arendt: 

Essa guerra dos gregos contra Troia  - que terminou com um aniquilamento tão completo 
da cidade a ponto de, até tempos bem recentes, chegar-se a acreditar que ela nunca existiu - 
poderia valer, com certeza, ainda hoje, como primeiro exemplo de guerra de extermínio. 
(Arendt, 1998, p. 96) 

Desse modo, à luz da crítica de Arendt, podemos perceber um paralelo entre a destruição da pólis 

troiana e o colapso da vida política sob as práticas totalitárias que priorizam a violência, o terror, a mentira 

e a manipulação sobre o discurso e a ação em conjunto, em vista do mundo comum. Troia não é apenas 

uma cidade derrotada, mas um espaço político desintegrado, onde a esfera pública é apagada pelo 

domínio da força. Além disso, a Ilíada destaca a futilidade da guerra, pois é motivada por paixões 

individuais (a ira de Aquiles, o orgulho de Agamenon, a traição de Páris) e culmina em destruição total, 

na desertificação de Troia, evidenciando a fragilidade das palavras e das negociações inerentes às relações 

humanas. 

Por outro lado, nessa mesma guerra, aconteceram situações, conflitos, ações e discursos 

que através da poesia homérica se estabeleceram como modelos positivos para a cultura grega 

e se constituíram em gérmen das instituições que iriam aparecer com a fundação da Pólis, tais 

como: a lei (nómos), a igualdade dos cidadãos no espaço público (isonomia) e a liberdade para 

falar livremente na ágora (isegoria).  Sem o trabalho do poeta, esses eventos exemplares teriam 

caído no esquecimento, uma vez que o nível de violência e destruição foram avassaladores.  A 

Ilíada, de Homero, não apenas narra uma guerra, mas imortaliza os feitos dos heróis que participaram 



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 5 

dela. A “polis homérica”, a guerra, nesse sentido, não deixa como legado apenas a violência, mas também 

o início de  um palco mais perene para a ação e o discurso. 

Os heróis troianos e gregos – como Heitor, Aquiles e Ulisses – não são apenas guerreiros, mas 

figuras cujas ações transcendem a batalha e que a Ilíada perpetuou, transformando a guerra em um 

acontecimento que ultrapassa sua dimensão meramente bélica, tornando-se um evento fundacional da 

cultura ocidental. Isso acontece justamente porque na guerra troiana apareceram pela primeira vez a ágora, 

a ação e o discurso, cerne da pólis grega e padrão do que se denomina até hoje de política. Em Homero, 

aparece a  importância central do debate público que, séculos mais tarde, ocuparia lugar central na polis 

ateniense, como consta no canto I, 490 da Ilíada: “E nem a glória da ágora o atraia agora”.  Na ágora troiana 

a palavra faz o líder e, por isso, o velho Fênix ensinou Aquiles a dirigir a Assembleia. Na descrição do 

escudo de Aquiles (18, 497-506), fazem-se presentes a ideia de sentenças arbitradas, após debates na ágora. 

Embora sob valores provenientes do código heroico, na ágora arcaica já se faziam presentes práticas 

antecipatórias dos debates políticos que vão se consolidar na pólis ateniense.  

Através de Homero, a guerra, de alguma forma, inspira o aparecimento da Pólis que transfigurou 

o conceito de luta na sua forma de organização. A genialidade grega, a partir de então, passa a ser medida 

através da manutenção do espírito agonal, na forma da competição sem violência para ser reconhecido 

como o melhor (aristeuein) nas disputas políticas ou desportivas. É na Pólis e nas suas Olimpíadas que o 

kalón aparecia em todo o seu fulgor e os cidadãos podiam revelar quem realmente eram. É a publicidade 

da cidade o novo lugar a partir do qual a kléos andrón (glória) se manifestava em toda sua luminosidade.  

Seguindo Homero e Aristóteles, Arendt entende que as maiores virtudes humanas, as excelências 

(areté), são aquelas que, de alguma forma, se aproximam do ser perene da natureza (phýsis) e que resultam 

na kléa andrôn, na glória dos heróis por trazerem à tona o kalón, a beleza, o caráter transtemporal dos 

discursos e das ações  humanas, dos seres mortais (Vieira, 2003, p. 9-29). Ressalta-se, desse modo, as 

virtudes éticas que, por se realizarem publicamente, brilham por si mesmas (toû kaloû héneka), e não em 

vista de outros fins. Essas excelências revelam aquilo que os homens buscam por seu valor inerente, em 

si mesmos (Moraes, 2022, p. 2-27; Irwin, 2004, p. 31-46). O kalón é o que importa para Arendt na sua 

leitura da guerra de Troia, a partir da lupa de Homero, bem como das virtude políticas em Aristóteles e 

que reunidas vão formatar a sua compreensão da Pólis grega e da grandeza que ela é capaz de propiciar. 

A ágora troiana e a polis atenienses trouxeram à tona uma ideia de publicidade e uma instância capaz de 

reunir, motivar e realizar os valores máximos, tidos como tais, da comunidade humana: a kléa andrôn 

(glória imortal) e a aretê (a excelência humana).  

Na polis, a imortalidade, o valor máximo na ética guerreira, será ressignificada, desta feita associada 

a uma perspectiva de fundação e manutenção da vida em comum, isto é, distanciada da violência, ligada 

a uma luta mantida nos limites da phronesis, distante da hýbris. O tema da Ilíada não é o roubo e resgate de 



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 6 

Helena, mas a quebra de philia, a guerra realizada sob o domínio da hýbris, os malefícios que a violência e 

o terror trazem para comunidades quando as palavras perdem suas qualidades essenciais de revelar a 

verdade (aletheia) e cimentar os vínculos humanos. Assim, positivamente, A importância das virtudes para 

a cidade também vieram da guerra de Troia a exemplo da phronesis, da amizade, da ação em conjunto, da 

fala livre e verdadeira. Esses aspectos anulam a posição do tirano e tornam a Pólis uma ilha onde o 

princípio da força, da destruição e da coação é eliminado das relações públicas entre os homens.   

Uma das virtudes (areté) através da qual a excelência humana podia aparecer reside na coragem 

(andreia). A figura dos heróis homéricos, especialmente nas obras Ilíada e Odisseia, representa um exemplo 

de coragem fundamental. Homero, para Arendt, não descreve a coragem análoga a mera bravura ou 

exibição de força, mas a disposição de deixar para trás a cômoda vida privada,  o autocentramento nos 

próprios interesses. A coragem é, assim, o lançar-se ao olhar dos outros, medir-se com os demais para 

ser o melhor (eu aristeun), fugindo da ideia de sobrevivência como régua para medir a vida. Trata-se da 

opção pela grandeza e sua beleza inerente (kálon) exempli gratia para medir a vida. Em suas palavras: "A 

coragem dos heróis de Homero é a disposição para enfrentar a morte em um mundo onde a morte é 

inescapável e, ainda assim, viver e agir com grandeza" (Arendt, 1998, p. 161). Para Arendt, a transposição 

da casa (oikos, vida privada) para o espaço público exige uma virtude similar àquela do herói que não teme 

os desafios da batalha, na qual sabe que será julgado pelo metro da fama imortal (kléos andrón). Nesse 

caso, as armas serão a capacidade de iniciar, o talento para ação em conjunto, a familiaridade com as 

palavras e a escolha das mais apropriadas para dizer o que precisa ser revelado nas circunstancias em 

questão.     

Nos poemas homéricos, a ação do herói não é apenas pela sobrevivência, mas pela realização de 

algo grandioso, uma forma de marcar a existência na memória comunitária, apesar da transitoriedade da 

vida. Arendt observa que, para Homero, o heroísmo está intimamente ligado à aceitação do risco e da 

inevitabilidade da morte. A ação guerreira, bem como a ação política, realizada sob o olhar dos 

concidadãos da polis se configuram como meios de conferir um plus de significação à vida em relação à 

mera sobrevivência, bem como à morte ocorrida nos campos de batalha ou dedicadas à vida pública. 

Com essa proposta, Arendt afirma a política como uma categoria mundana. Na Filosofia e na 

ética, estamos acostumados a avaliar a ação e a política a partir de categorias provenientes da moral. Essa 

é a regra da tradição. O Bem é a principal categoria com a qual estamos acostumados a avaliar a coisa 

pública. Por que Arendt não trabalha com essa medida? Distanciando-se da proveniência metafísica, 

contemplativa dessa tradição, ela prefere algo mais secular, que valorize uma concepção de transcendência 

que não ultrapasse a difícil tarefa de construir e sustentar o mundo como fruto das mãos e das palavras 

humanas.  



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 7 

A mundanidade da política está relacionada ao fato dela requerer uma esfera de aparição. A 

aparição política é algo tênue, não natural, que se forma a partir do testemunho dos pronunciamentos 

das palavras e das ações que emergem no agir em conjunto. Nesse sentido, a aparição é mais frágil do 

que os objetos fabricados para o uso ou do que os objetos de arte. Mas esse impulso para aparecer, 

inerente à vida qua humana, dota a ação política de uma durabilidade e beleza por vezes superior aos 

objetos estéticos ou de uso e a torna infinitamente imortal comparada aos efêmeros objetos feitos para o 

consumo. Por essa razão, Arendt dialoga em A Vida do Espírito (1992) com o biólogo suíço Adolf 

Portmann, que se contrapunha a tese funcionalista, segundo a qual, as aparências, em seres vivos, servem 

puramente ao duplo propósito da autopreservação e da preservação da espécie. Seguindo o biólogo, ela 

afirma que é muito mais plausível entender que os órgãos internos, que não aparecem, existem 

unicamente para produzir e sustentar as aparências. Sobre isso, afirma a autora: 

a predominância da aparência externa implica, além da pura receptividade dos nossos 
sentidos, uma atividade espontânea: tudo que pode ver quer ser visto, tudo que pode 
ouvir pede para ser ouvido, tudo que pode tocar se apresenta para ser tocado. De fato, 
é como se tudo que está vivo [...] possuísse um impulso para aparecer, para adequar-se 
a um mundo de aparências, apresentando e exibindo não seu “eu interno”, mas a si 
próprio como indivíduo. (Arendt, 1992, p. 24). 

O mundo compõe-se dessas coisas que aparecem por possuírem formas, acabamentos, contornos 

e individualidades. Essas condições as organizam e autorizam suas visibilidades. A modernidade inverteu 

isso. É como o pássaro mitológico que, embora possua uma rica e bela plumagem, prefere mostrar as 

suas desairosas entranhas que não foram feitas para serem exibidas. Ao transformar o econômico na 

dimensão mais importante da vida, as invisíveis necessidades biológicas tornam-se as únicas coisas a 

merecerem a atenção do poder, da cultura e da ciência. Nisso, os processos invisíveis vorazes passaram 

a destruir a base de sustentação da própria cultura e do poder: o espaço de aparição, a mundanidade.  

Enquanto atividade mundana, a política pode ser julgada por aquilo que apresenta na esfera da 

aparição, isto é, esteticamente. A beleza faz um objeto ou uma ação transcender o campo das necessidades 

e durar através dos séculos, mesmo que esse objeto tenha sido feito para ser usado e a ação seja motivada 

por interesses privados. Como belos, objetos e ações transfiguram-se.  Os produtos políticos partilham 

com os objetos de arte a necessidade de um espaço para serem vistos. Eles só realizam o seu ser próprio, 

que é a aparição, em um mundo comum, a república. Ao serem encobertos pela vida, pela tecnologia e 

pela posse privada, os objetos de arte e da ação não atingem sua validade inerente (Arendt, 2000, p. 272).  

Se a beleza pode ser critério para julgar a política, em que sentido Arendt entende isso? Como 

vimos anteriormente, beleza é sinônimo de grandeza. Trata-se, para a autora, da capacidade humana de 

construir coisas, de realizar ações e pronunciar palavras que transcendem as determinações provenientes 

das meras exigências reprodutivas do ciclo vital. A grandeza humana edifica e sustenta o mundo, a teia 

das relações humanas como algo digno de permanecer e perdurar. Ela mostra à imortalidade sua 



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 8 

possibilidade humana concreta. Imortal é o que entra e passa a compor o mundo humano. A grandeza 

de uma ação não é algo que possa ser produzido, ela acontece na medida em que se confere certa 

imperecibilidade aos atos e às palavras: 

a beleza é a própria manifestação da impereciblidade. A efêmera grandeza da palavra e 
do ato pode durar sobre o mundo na medida em que se lhe confere beleza. Sem a beleza, 
isto é, a radiante glória na qual a imortalidade potencial é manifestada no mundo 
humano, toda vida humana seria fútil e nenhuma grandeza poderia perdurar. (Arendt, 
2000, p. 272). 

Nesse sentido, a beleza manifesta-se na política à proporção que o poder funda e sustenta uma 

esfera em que a pluralidade humana é respeitada e o tênue equilíbrio agonístico tem um lugar garantido. 

A grandeza é, assim, uma característica da política uma vez que suas atividades favorecem o que Arendt 

chamou de fundação, milagre, natalidade. Isto é, o vir à tona de algo que só pode emergir a partir da 

palavra e da ação. Trata-se de uma espécie de desvio do natural para fundar uma segunda natureza, o 

mundo, a teia das relações humanas, o lugar e a condição para o surgimento do homem com uma 

identidade singular manifestável na vida em comum e não mera interioridade ou ente biológico. A beleza 

política está relacionada a essa instituição da coragem de iniciar algo novo que rompe o automatismo a 

que estamos anelados pelo nosso pertencimento à espécie animal humana, bem como, às determinações 

provenientes do universo econômico. “A ação só pode ser julgada pela grandeza [....] porque a arte da 

política ensina os homens a gerar o que é grande e luminoso” (Arendt, 2010, p. 256). 

A avaliação do poder pela beleza faz Arendt concebê-lo capaz de preservar e cuidar da esfera de 

aparição, um lugar perene para os mortais. O poder emerge nas frágeis capacidades humanas de agir e de 

falar e institui o direito, o governo, o legislativo, os partidos etc. Se essas instituições não tiverem seus 

funcionamentos alimentados pela convivência humana, como soe acontecer com o poder reduzido à 

gestão administrativa na modernidade ou à prática dos algoritmos virtuais, é a política mesma que estará 

comprometida. Sem um lugar para o “quem” aparecer, os homens retornam às suas determinações 

funcionais meramente naturais, segundo as quais, eles apenas se comportam e seguem mudamente os 

seus destinos determinados pela automatismo da economia, das propagandas de massa ou pelos ditames 

dos atuais algoritmos. O poder se não for também um espaço de aparição, sua razão de ser foi perdida.  

Preservar a esfera de aparição é viabilizar a organização da vida a partir do senso de beleza que 

Arendt chama de gosto. Arendt define o gosto não como uma qualidade da idiossincrasia dos indivíduos, 

mas uma espécie de sensibilidade à beleza (Arendt, 2000, p. 267), uma conexão ativa com o que é belo 

(Arendt, 2000, p. 273) ou, ainda, capacidade de cuidar das coisas do mundo (Arendt, 2000, p. 268). O 

gosto distingue entre valia (worth) e preço (value), entre o que vale por si mesmo e que vale pelo uso ou 

pelo padrão especulativo da riqueza (Arendt, 2010, p. 206).   

O gosto, um senso estético-político, é algo da ordem da convivência humana. Está relacionado à 

coragem, à capacidade de sair de si e entrar em contacto com os outros através da mediação da palavra e 



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 9 

da ação. A política que emerge da convivência humana produz beleza, algo que adentra o mundo humano 

por perdurar na lembrança da comunidade. Significa, assim, que a política pode se ligar ao milagre da 

vida, à natalidade, ao fato de que o homem nasceu para começar e não para morrer.   

Para concluir, podemos dizer que o helenismo arendtiano repercute profundamente na sua visão 

sobre a política. Desde a ágora homérica até pólis ateniense clássica, apareceu e se fez tradição no ocidente 

a dimensão política da vida e com essa dimensão a institucionalização da República, espaço de diálogo, 

da lei e do interesse comum (koinonia) como a mais elevada forma de interação entre os homens. Seguindo 

Aristóteles (1979, 11 40b 9), Arendt (1993, p. 93) vai tomar Péricles como exemplo de homem político 

(phronimos), cuja sabedoria residia em defender a pluralidade e a participação de todos os cidadãos nos 

assuntos comuns. Em Péricles a luta política exigia e é sustentada pela presença do outro. A democracia 

de Péricles significa a contenção de qualquer tendência à tirania na pólis. A participação ativa e o 

consentimento livre elide o terror, a violência, o domínio e a coerção do espaço público. Essa é a razão 

desse espaço ser prenhe de grandeza e beleza (kalón). Arendt encontra nesse voltar-se para esse passado 

antigo uma forma de denunciar e resistir à falta de grandeza e à feiura (kakia) presentes nos governos 

totalitários. O domínio do anonimato, do secreto, dos processos automatizados, da força, da mentira e 

do medo inviabilizam a emergência de qualquer grandeza nas formas totalitárias de exercer o governo. 

Se a pólis significou a superação da política de extermínio praticada na Troia arcaica, as formas totalitárias, 

baseada na guerra total, trouxeram de volta para o mundo contemporâneo o aniquilamento, o terror, a 

mentira, o medo e a manipulação como padrões do engajamento político.  

 

O helenismo e Sócrates como paradigma do filosofar 

  

As mesmas premissas apresentadas anteriormente norteiam a nossa tese em relação à Filosofia 

em Arendt. Também aqui o peculiar helenismo da autora será fundamental para captarmos a sua 

compreensão da atividade filosófica. Evidentemente, assim como a compreensão que Arendt tem da 

política remete a outros autores e eventos além do seu helenismo, da mesma forma a visão da autora do 

que seja Filosofia vai muito além do seu helenismo. Nos deteremos nesse aspecto para melhor atingir o 

escopo proposto de pensar a relação de Arendt com os antigos. É possível encontrar uma leitura mais 

abrangente sobre o assunto em Filosofia e Política segundo Hannah Arendt (Aguiar, 2002). 

Vale ressaltar que para nossa autora é fundamental a diferença entre Filosofia e a atividade 

filosófica. A primeira está relacionada ao entendimento da Filosofia como sistema, cujo modus operandi 

parte de um fundamento absoluto e se desenvolve na demonstração argumentativa do caráter verdadeiro 

de sua absolutez. A fala filosófica, assim, a dialegesthai, sustenta-se numa grandeza absoluta (Arendt, 1993, 

p. 92), completamente externa aos assuntos da cidade, os pragmata on’ anthrôpôn (Arendt, 1993, p. 106). O 



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 10 

que causa espanto (thaumadzein) nesse tipo de filósofo-sábio (sophos) é da ordem da eternidade e conduz a 

uma muda contemplação. Esse absoluto invisível é inacessível ao homem comum. Somente os sábios tem 

acesso a esse universo. Arendt segue Aristóteles (1979, 1141b 9) e lista Anaxágora e Tales como 

paradigmas de filósofos (sophos). Eles não sabem se guiar pelos sinais e palavras do mundo comum. Não 

percebem os buracos nas ruas, não transitam nas palavras cotidianas, não conhecem suas encruzilhadas 

e são objetos da pilhéria do povo (Arendt, 1993, p. 93). Só habitam a cidade corporalmente e não se 

sentem responsáveis pelos seus problemas. Estão muito distantes das doxadzein dos cidadãos. Esses são 

os tipos de filósofos que realizaram os grandes sistemas filosóficos que compõem a história da filosofia.  

Outros são os pensadores que se ocuparam com os assuntos das suas respectivas pátrias e cidades, 

entram nesse rol Aristóteles, compilador das constituições das cidades gregas, entre as quais de Atenas, 

mas também Cícero, Maquiavel, Tocqueville e tantos outros que Arendt nomeia de political writers, 

escritores políticos.  Embora não tenha deixado nada escrito, o paradigma desses filósofos, para Arendt, 

é Sócrates. Evidentemente trata-se do Sócrates aporético, dos primeiros escritos platônicos e cuja 

atividade não implicava a destruição da doxa, mas de torná-la verdadeira. Esses primeiros diálogos 

platônicos nunca chegavam a uma conclusão peremptória, a uma verdade apodítica e, por isso, condiziam 

com uma prática filosófica mais próxima da vida na Polis. 

Segundo Arendt, esses diálogos socráticos aporéticos se situavam no interior da cultura proverbial 

constituinte da paidéia grega, na qual vigorava a kalo’ k’agathon, a afinidade entre beleza e bem e que 

resultou na extensa produção grega na literatura, na filosofia, na arquitetura, na música, na matemática, 

no desporto, no urbanismo, na escultura e nas ciências. Havia na paidéia grega a consciência da 

importância do belo, mesmo que não tivesse utilidade imediata. O belo brilha por si mesmo (toû 

kaloû héneka) e não em vista de outros fins. Por isso, afirma Arendt: “Do ponto de vista das ideias 

em si, definidas como aquilo cujo surgimento ilumina, o belo, que não pode ser usado, mas que apenas 

brilha, tinha muito mais direito a tornar-se a ideia das ideias”. (1993, p. 94) 

Fundamental nessa questão, para Arendt, é a afinidade entre pensamento, thaumadzein, beleza e a 

polis, vale dizer, até que ponto os pensadores estão dispostos a refletirem e verem sentido nos assuntos 

humanos. Evidentemente em tempos sombrios, nos deparamos mais com as práticas vis, feias (kakia), 

ficando difícil perceber a beleza (kalon) que se insinua e aparece nas práticas humanas e que são dignas 

da reflexão filosófica por portarem alguma glória, algum merecimento de serem lembrada (kléo andrón). 

No entanto, mesmo na guerra troiana, uma guerra de extermínio, houve méritos, assim como houve 

também na resistência antifascista europeia e mundial do século XX. Abrir o pensamento para atividade 

da compreensão do que está acontecendo no mundo, ouvir as palavras e as opiniões e discuti-las 

seriamente é o caminho socrático para dar alguma relevância à filosofia na cidade. Arendt afirmou em 

Homens em tempos sombrios (2008) que sempre há uma luz bruxuleante capaz de iluminar a escuridão quando 



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 11 

está prevalecendo a mudez, a ignorância, a violência, a pretensão de domínio total e que essa luz com a 

atenção dos filósofos torna-se um grande clarão para a humanidade.  

Para isso ocorrer, é preciso a relação entre filosofia e escuta, filosofia e palavra, cerne do 

ensinamento de Sócrates apontado por Arendt. A prática socrática da filosofia tinha uma relação especial 

com a fala. Baseava-se na escuta da doxa dos cidadãos. Ninguém tem como saber de antemão a verdade 

dos outros. Somente numa situação de vigência dogmática e manipulada do pensamento ideológico é 

possível saber a verdade antes da fala dos outros. Os filósofos não tem um acesso especial à verdade. O 

modo demonstrativo aplicado aos assuntos humanos, ao final, podem chegar a um resultado que 

apresentado em praça pública, tornar-se-á apenas mais uma opinião como as outras. Por isso “Sócrates 

fizera novas reivindicações para a filosofia, precisamente por não se pretender um sábio” (Arendt, 1993, 

p. 95). Embora tenha recusado as honras e o poder público, Sócrates nunca se retirou para a vida privada, 

“...Pelo contrário, circulava pela praça pública, bem no meio das doxai, das opiniões” (Arendt, 1993, p. 

97). Ao que Platão chamou de dialegesthai, Sócrates chamava de maiêutica. O seu era um trabalho de 

obstetra. Sócrates “...queria ajudar os outros a darem à luz ao que eles próprios pensavam, a descobrirem 

a verdade em sua doxa” (Arendt, 1993, p. 97). Sua dialética não extrai a verdade pela destruição da doxa, 

mas revelava a opinião em sua verdade própria. O papel do filósofo não é governar nem educar os 

cidadãos.  Desse modo, “A diferença com Platão é decisiva: Sócrates não queria educar os cidadãos, estava 

mais interessado em aperfeiçoar-lhes as doxai (Arendt, 1993, p. 98). Para ele, cada cidadão teria que ser 

suficientemente articulado para mostrar sua opinião em sua veracidade. Nessa visão, cabe ao filósofo uma 

função pública, “...ajudar a estabelecer um certo tipo de mundo comum, construido sobre a compreensão 

da amizade, em que nenhuma dominação é necessária”. (Arendt, 1993, p. 100) 

A prática de Sócrates baseava-se no oráculo do Apolo de Delfos: gnôthai sauthon, conhece-te a ti 

mesmo, e é nesse contexto que a frase socrática, “sei que nada sei”, faz sentido, pois não significa mais 

do que: sei que não tenho a verdade para todos, não posso saber a verdade do outro, a não ser 

perguntando-lhe e, assim, conhecendo a sua doxa (Arendt, 1993, p. 100). A nossa mortalidade põe limites 

ao que podemos conhecer em relação aos outros, em vista dos quais não há uma verdade absoluta, válida 

eternamente. Existem muitos logoi, muitas falas-pensamentos e todos elas formam o mundo humano. 

Interessava a Arendt uma nova Filosofia cujo começo fosse socrático, isto é, pautada pelos assuntos 

humanos, cujo thaumadzein, espanto, fosse proveniente da beleza que vem à tona quando se dialoga com 

as doxai que circulam na cidade. Esse sair de si (go visisting), essa escuta inerente ao pensamento, 

conservando a amizade de si consigo (eme emeauhos) é o grande desafio em vista à ruptura com os 

dogmatismos e as fixações ideológicas presente na cultura, nas bolhas, nos universos paralelos ficcionais 

tão bem apontados por Arendt no texto Ideologia e Terror (1990, p. 512-531).  



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 12 

O outro aspecto do oráculo de Delfos ressaltado por Arendt reza que “é melhor estar em 

desacordo com o mundo todo do que, sendo um, estar em desacordo comigo mesmo” (Arendt, 1993, p. 

101). Isso significa que a adesão acrítica à verdades ditadas pelos outros pode indicar uma tremenda 

contradição e uma destruição do si mesmo, da individualidade que se faz presente na capacidade de pensar 

por conta própria. Indica ao mesmo tempo um fechamento e até mesmo uma destruição do mundo 

(fatos, obras e falas humanas). Pensar implica na realização de um diálogo e numa comunidade dialogante. 

Pensar não é só responder a uma pergunta com uma hipótese bem coerente racional e logicamente 

argumentada. Pensar é antes de tudo conversar consigo mesmo. Indica por um lado uma amizade e 

capacidade de viver consigo mesmo e, por outro, um indicativo da existência da comunidade humana na 

sua pluralidade cultural, política e filosófica. O limite dessa comunidade reside no eros do diálogo com a 

comunidade sustentada no vínculo da amizade dialogante e na abertura para ver alguma beleza nas ações, 

nas falas e nas obras humanas.  Diz Arendt: “somente aquele que sabe viver consigo mesmo está apto a 

viver com os outros” (Arendt, 1993, p. 102). A solitude, a capacidade de dialogar e responder pelas 

próprias doxas e pelos próprios atos, é o melhor remédio contra o cometimento do mal banal, impelido 

pela força e lógica das organizações totalitárias de massa.  

A compreensão socrática do pensamento como atividade do dois-em-um ambiciona um lugar 

relevante para a filosofia na cidade. O “dois em um” do pensar traz em si a marca da pluralidade humana, 

a abertura ao outro, à diferença. Grandes são os desafios para a atividade filosófica na atualidade, tanto 

em razão da vigência das doxas dominadas pela ideologia, quanto pelo predomínio das redes sociais 

manipuladas por algoritmos que impulsionam discursos de ódio, de medo, da mentira e do terror moral. 

Esse tipo de filosofar proposto por Arendt, num impulso de amor mundi, rejeita o encastelamento nos 

muros da academia, o fechamento na coerência argumentativa meramente formal e se põe na agonística 

batalha de furar as bolhas dos mundos paralelos construídos virtualmente em detrimento do espaço 

público presencial de aparição. A atividade filosófica, desse modo, vai recuperar sua íntima relação com 

a beleza, pois “As coisas belas nos parecem ‘dignas de ser vistas’, ou seja, dignas de permanecer entre nós 

por si mesmas, mesmo que não sirvam para nada” (Arendt, 2010, p. 281).  

Para concluir, podemos dizer que enfatizar a relação da filosofia com o mundo comum não 

significa que a filosofia tornou-se apenas uma doxa entre as doxas. Na obra A Vida do Espírito (Arendt, 

1992) nossa autora discute esse lado da questão e aponta que a íntima relação da filosofia com o invisível, 

isto é, com a questão do sentido, permanecerá, a diferença é que o campo da significação, âmbito próprio 

da Filosofia, terá íntima relação com o mundo das aparências. O thaumadzein será proveniente do mundo 

comum, mas o interesse filosófico guiará o pensamento para a dimensão do sentido, âmbito que não 

interessa aos cidadãos e aos homens comuns, fixados que estão à perspectiva inerente às suas doxas. 

Arendt se atrelará à resposta socrática no que diz respeito à pergunta sobre “O que nos faz pensar?” 



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 13 

Evidentemente essa resposta reforça que as atividades do pensamento ocorrem em um mundo de 

aparências (Arendt, 1992, p.125-148; p. 55-98) e lá revelam sua pertinência.   

Finalizando, podemos dizer que o helenismo arendtiano foi bastante frutífero para sua 

compreensão da política e da filosofia. Apesar da dificuldade e até mesmo da negação dessas atividades 

na atualidade, é indubitável a importância civilizatória das formas políticas de convivência humana, assim 

como nos direcionam à barbárie a atual propensão à tirania política. Do mesmo modo, em tempos da 

hegemonia das redes sociais como meios de informação e das escolhas algorítmicas pelo terror moral, 

pelo medo e pelas fake news, favorecendo o pensamento monolítico e único, mais atual torna-se a resposta 

socrático-arendtiana pela pergunta ao que nos faz pensar. Embora haja no helenismo arendtiano uma 

certa dose de eurocentrismo, no entanto, podemos dizer que é um eurocentrismo que aponta para o 

outro de si mesmo, na medida em que sua compreensão de política e filosofia questiona a visão standart 

das formas políticas disseminadas nas tipificações tradicionais e pela visão metafísica da filosofia 

disseminada pela tradição filosófica oficial.  

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

AGUIAR, Odilio Alves. Natureza, beleza e política segundo Hannah Arendt.   Revista O que nos faz pensar 
(PUCRJ), N. 29, Rio de Janeiro, 2011, p. 179-194. 

AGUIAR. Odilio Alves. Filosofia e Política no pensamento de Hannah Arendt. Fortaleza: EDUFC, 2001.  

AGUIAR. Odilio Alves. Filosofia, Política e Ética em Hannah Arendt. Ijui: Edunijui, 2009. 

ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. Tradução de Roberto Raposo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1990.  

ARENDT, Hannah. A Vida do Espírito. Tradução de Antonio Abranches. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1992. 

ARENDT, Hannah. Filosofia e política. In: A dignidade da Política. Tradução de Helena Martins et al. Rio 
de Janeiro: Relume-Dumara, 1993.  

ARENDT, Hannah. O que é a política. Tradução de Reinaldo Guarany. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 
1998. 

ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. Tradução de Mauro W. Barbosa de Almeida. São Paulo: 
Perspectiva, 2000. 

ARENDT, Hannah. Homens em tempos sombrios. São Paulo: Companhia das Letras, 2008. 

ARENDT, Hannah. A Condição Humana. Tradução de Roberto Raposo. Revisão de Adriano Correia. Rio 
de Janeiro: 2010.  

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Tradução de Leonel Vallandro e Gerd Bornheim. Col. Pensadores. São 
Paulo: editora abril cultural, 1979. 



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 14 

BERNSTEIN, Richard J. Arendt on thinking. In: Villa, Dana R. Cambridge Companions Online © Cambridge 
University Press, 2006. p. 277-292.   

BORDÉÜS, Richard. Virtude acabada e vício acabado. Rio de Janeiro: Revista Analytica, V. 08, Nº 02, 
2004, p. 78-90.  

BRITO.  Carlos Fernando Silva. O movimento arendtiano de retorno aos antigos: uma nostalgia? 
Fortaleza: Kalagatos, V.16, N. 02. p. 41-55. 

BRITO. Carlos F. Silva. Hannah Arendt: da ação nas tragédias gregas aos conselhos revolucionários. 
Palmas: Revista Perspectiva, VOL.06, Nº 02, 2021, P. 118-131.   

ECCEL, Daiane. Uma estética da presença: Hannah Arendt como esteta. Revista ArteFilosofia (UFOP), 
Nº25, DEZEMBRO DE 2018, P. 230-243. 

EUBEN, J. PETER. Arendt’s Hellenism. In: Villa, Dana R. Cambridge Companions Online © Cambridge 
University Press, 2006. p. 149-164.  

FARIAS JÚNIOR, José Petrúcio; LIMA, Gizeli da Conceição. Hannah Arendt e a antiguidade clássica: 
reflexões sobre os usos da concepção de liberdade em Aristóteles. Londrina: Antíteses, v.13, n. 25, p. 425-
446, jan-jun. 2020. 

HOMERO. Ilíada. V. 1 e 2. Tradução de Haroldo de Campos. São Paulo: Arx, 2003.   

IRWIN, T. H. O bom e o certo: Aristóteles e os seus intérpretes sobre o kalon e o honestum. Revista 
Analytica, V. 8, N. 2, 2004, p. 31-46. 

MERQUIOR, José Guilherme. O liberalismo antigo e moderno. São Paulo: É realizações, 1991.  

MORAES. Francisco José Dias. Kalon, virtude e eudaimonia em Aristóteles. Revista Enunciação. Seropédica. 
V. 7, N. 2, 2022, p. 2-27. 

NASCIMENTO, Paulo César;  FERNANDES, Mateus Braga. A phrônesis, o herói e a pólis: os paradoxos 
de Hannah Arendt como leitora dos Antigos. Revista Brasileira de Ciência Política, nº16. Brasília, janeiro - 
abril de 2015, pp. 273-292.  

O’SULLIVAN, Noel. Hannah Arendt: A nostalgia helênica e a Sociedade Industrial. In: CRESPIGNY, 
Anthony de. Filosofia política contemporânea. Trad. Yvonne Jean. Brasília: Editora UnB, 1979. p. 269-294.  

PAREKH, Bhikhu. Hannah Arendt and the Search for a new political philosophy. New Jersey: Humanities Press, 
1993.  

SILVA. Adriano Correia. Phrónesis. Revista Phronesis. Campinas: 1998, V. 01, N. 01 p. 11-42.  

SIMÕES FRANCISCO. Maria de Fátima Simões. A pólis homérica como modelo da pólis grega 
arendtiana. In:  In: Müller, Maria Cristina. Anais do VII Encontro e IV Ciclo Hannah Arendt: Por Amor ao 
Mundo. Londrina, 2013, p.188-200. 

SIMÕES FRANCISCO. Maria de Fátima Simões. Homero como fonte da pólis grega de Hannah Arendt. 
In: Hannah Arendt entre o passado e o futuro. Org. Adriano Correia e Mariangela Nascimento. Juiz de Fora: 
UFJF, 2008, p. 91 - 110.  



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 15 

TAMINIAUX, Jacques. Athens and Rome. In: Villa, Dana R. Cambridge Companions Online © Cambridge 
University Press, 2006. p. 165-177.  

TAMINIAUX, Jacques. La fille thrace et le penseur profissionnel: Arendt et Heidegger. Paris: Payot, 1992. 

VIEIRA, Trajano. Introdução. In: Homero. Ilíada. V. 1 e 2. Tradução de Haroldo de Campos. São Paulo: 
Arx, 2003, p.9-29. 

 
 
 

 
AGUIAR, Odílio. O Helenismo de Hannah Arendt. Kalagatos, Fortaleza, vol.23, 
n.1, 2026, eK26009, p. 01-15. 

 
Recebido: 11/2025 
Aprovado: 01/2026 

 


