Kalsgatoss

d} https://doi.org/10.52521 /kg.v2311.16691

O Helenismo de Hannah Arendt

Hannah Arendt’s Hellenism

Odilio AGUIAR

Doutor em Filosofia pela Universidade de Sdo
Paulo (USP). Professor da Universidade Federal do
Ceara (UFC)

E-mail: odilio@ufc.br

RESUMO:

O presente artigo enseja discutir o estatuto do helenismo no pensamento de Hannah Arendt. Para autora,
0 que esta em jogo ¢ a tentativa de avaliar as escolhas dos modos de vida prevalecentes no Ocidente. De
modo especial, visa refletir se a politica e a filosofia ainda tem algum sentido no mundo contemporaneo.
Nessa dire¢ao, seremos guiados pela hipétese de que Arendt, através das lupas de Homero, Socrates e
Aristoteles, enxergava nos antigos uma forma de avaliar a politica e a atividade do pensamento guiando-
se pela beleza como critério mais adequado para alcangar suas significagoes especificas.

PALAVRAS-CHAVE: Helenismo, beleza, Politica, Filosofia.

ABSTRACT:

This article aims to discuss the status of Hellenism in Hannah Arendt's thought. For the author, what is
at stake is the attempt to evaluate the choices of the prevailing ways of life in the West. In particular, it
aims to reflect on whether politics and philosophy still have any meaning in the contemporary world. In
this direction, we will be guided by the hypothesis that Arendt, through the lenses of Homer, Socrates,
and Aristotle, saw in the ancients a way of evaluating politics and the activity of thought, guided by beauty

as the most adequate criterion to reach its specific meanings.

KEYWORDS: Hellenism, beauty, Politics, Philosophy.

No ambito do tema sugerido sobre o didlogo entre Arendt e os antigos, resolvemos refletir sobre
o estatuto do helenismo no pensamento arendtiano. Sem nenhuma duavida, trata-se de um tema

controverso, objeto da reflexdo de varios estudiosos de Hannah Arendt. Alguns comentadores foram

]@Is atos S FLUXO CONTINUO V.23, N.1.
gkmm.. de |-.1w,|;,.» 2026 e-ISSN: 1984-9206



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009

mais a fundo no assunto (cf. Taminiaux, 1992; Parekh, 1981; Aguiar, 2001); enquanto outros, preferiram
uma abordagem mais superficial (cf. O’Sullivan, 1979; Merquior, 1991). Em ambos os casos, fica evidente
a relevancia do assunto. O que esta em questdao no recorte proposto? Por qual razao Arendt volta-se para
os antigos? Sera que ¢é apenas nostalgia de uma po/is e de uma filosofia idealizadas? Ou sera exibi¢iao do
inequivoco conhecimento do idioma grego e de seus autores mais importantes? Trata-se de cometimento
de anacronismo na compreensao do seu presente? Ou nossa autora foi influenciada pelo interesse e pela
abordagem do seu mestre Heiddeger, em relacio aos antigos gregos? Acreditamos que nenhum desses
aspectos determina o helenismo arendtiano; embora haja um pouco de todos esses pontos, pois é inegavel
certa nostalgia pelos autores e pela historia da Grécia antiga. Ela era erudita e sabia do impacto de exibir
sua expertise filologica, poética e filosofica e é indubitavel a influéncia heiddegeriana. No entanto, o que
importava mesmo era sua tentativa de avaliar as escolhas dos modos de vida prevalecentes no Ocidente.
Em um sentido amplo, portanto, trata-se, para Arendt, de entender os padrdes de vida predominantes
no Ocidente ou os parametros a partir dos quais os modos de vida foram avaliados na tradi¢ao ocidental.
A questao ¢ saber qual a valorizagao atribuida as atividades humanas: trabalho, obra, ac¢do, filosofia,
ciéncia ou religido. Na presente reflexdo, iremos nos deter numa caracteristica mais especifica, no
enfoque do helenismo arendtiano, como busca de compreender se a politica e a filosofia tém ainda algum
sentido e o que tém a dizer hoje em dia dadas as mutag¢Ges nas formas de governar e pensar no mundo
contemporaneo. Assim, podemos dizer que o seu helenismo esta enraizado na atualidade histérica, em
aten¢ao ao aparecimento e a vigéncia de uma forma de governo totalitaria e aos seus procedimentos
fascistas: guerra total, massificagdao, ideologia, anonimato, inimigo objetivo, propaganda, segredo e
mentira, dentre outros.

Arendt testemunhou a politica ser substituida por uma espécie de performance manipulada das
massas, assim como a usurpagdo do pensamento pela propaganda ideolégica. Os governos,
ambicionando o dominio total sobre as populagdes, passaram a se estruturar a partir de métodos,
procedimentos e institui¢oes que rejeitaram as praticas caracteristicas dos regimes politicos, especialmente
no que se refere a prote¢do da agio, do didlogo e dos discursos livres. Trata-se de buscar uma perspectiva
contra-factual ao exercicio totalitario do poder e ao predominio ideolégico do pensamento. O objetivo
¢ saber se a politica e a filosofia ainda teriam alguma importancia diante de regimes estruturados nas suas
negagdes. Seu retorno ao inicio histérico e conceitual da politica e da filosofia foi a forma de reavivar, em
noés, a importancia de recuperar a relevancia da politica e do pensamento humano.

Nossa leitura do helenismo sera guiada, desta feita, pela tese de que Arendt enxergava nos antigos
uma forma de avaliar a politica e a atividade do pensamento guiando-se pela beleza como critério mais
adequado para alcancar suas significagoes especificas. Seguindo essa dire¢ao, na primeira parte, iremos

verificar o peso do helenismo na sua formulagao da politica através das trilhas abertas por Homero e

IB atos D FLUXO CONTINUO V.23, N.1.
gliv\hu de |-,](N,f,,,» 2026 e-ISSN: 1984-9206



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009

Aristoteles. Nesses autores, tao caros a Arendt, fica mais evidente o peso do £a/in na avaliagao da agao
humana e na recuperagao de sua dignidade, bem como a aproximac¢ao que Arendt faz entre a politica
(polis) e a beleza (kalin); e isso vem de Homero. “A Polis se originou na experiéncia grega pré-polis”
(Arendt, 2010, p. 246). A obra arendtiana esta permeada pela ideia de que a politica, o espago priblico, é um
espago de aparicio e, como ela afirma no texto A Crise da Cultura: sua importincia social e politica, “o critério
apropriado para julgar aparéncias ¢ a beleza” (Arendt, 2000, p. 263). A aparéncia, a visibilidade publica,
instaura um mundo que se organiza a partir de niveis de grandeza e “a agdo sé pode ser julgada pelo
critério da grandeza” (Arendt, 2010, p. 256).

A grandeza pode ser lida num sentido institucional ou agonal. No primeiro sentido, a maior de
todas as grandezas humanas reside na po/is e nas institui¢oes que ela traz a tona: civilidade, justi¢a, amizade,
lei e limites ao poder humanos. No sentido agonal, a po/is é o lugar da participacdo e do embate entre
iguais para alcangar a imortalidade, o florescimento da personalidade e a realiza¢ao de agdes imorredouras.
Os qualificativos usados por Arendt para falar da politica provém, nesse ponto, da estética. Melhor
dizendo, Arendt julga a politica guiada por valores que ressaltam a capacidade da acdo politica de revelar
a grandeza, a gloria, a honra, a civilidade e a justica, além de perdurar na lembranga da cidade. E a
fundacao da Pdlis, a republica grega antiga, o acontecimento que apontara para frente e para trds como
nucleo unificador das categorias politicas mais significativas.

Da mesma forma, o belo ¢é a categoria mais importante para expressar a atividade do pensar em
direcao a significagao imanente as atividades humanas. Afirma a pensadora referindo-se a Platao:

Quando nio estava preocupado com a Filosofia Politica (como no Banguete ¢ em outras
partes de sua obra), Platdo definia as ideias como ‘aquilo que mais brilha’ (ekphanestaton) e,
portanto, como variaces do belo. F somente na Repsiblica que as ideias se convertem em
padrGes, medidas e regras de comportamento, todos eles variagbes ou derivacoes da ideia
do ‘bem’ na acepgio grega da palavra, isto é, do que é ‘bom para’ ou do que é adequado
(Arendt, 2010, p. 281).

Essa proximidade entre o pensamento e o belo nos guiara na tese de que ela é constitutiva do
modo arendtiano de praticar a filosofia e que isso esta relacionado, de algum modo, a recepgao da cultura

helénica no seu pensamento.
O helenismo e a polis como pardigma da politica

Passemos a exposi¢ao da nossa tese. Consideraremos inicialmente as influencias de Homero e
Aristoteles na reflexao de Arendt sobre a politica. Sao desses autores a ligagao da agdo (praxis) com as
mais belas e imortais realizacdes humanas. Em Homero faz-se presente, 7z nuce, a formulagao que sera
desenvolvida plenamente por Aristoteles. Nas batalhas troianas arcaicas, Arendt encontra as sementes do

que vira a ser a Po/is classica. Além disso, Arendt encontra no poeta da [/iada elementos para refletir sobre

IB atos D FLUXO CONTINUO V.23, N.1.
gllv\hu de |-,](N,f,,,» 2026 e-ISSN: 1984-9206



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009

o impacto no mundo contemporaneo, da ideia de guerra total: a ultrapassagem de todos os limites
possiveis (hybris).

A Guerra de Troia, bergo originario da ideia de po/is, um dos eventos mais iconicos da mitologia
grega, tem sido interpretada sob diversos prismas ao longo da histéria. Embora Hannah Arendt nio
tenha escrito diretamente sobre esse conflito, sua filosofia politica fornece ferramentas conceituais
valiosas para analisa-lo. Em Arendt, a guerra de Troia ¢ vista como um exemplo de confronto guerreiro
que por sua violéncia e capacidade de destruigao tornou-se padrao do que ela vai chamar de guerra total,
um tipo de confronto que visa nao apenas a rendi¢ao militar, a ocupagao territorial e a posse dos bens,
mas, também, a aniquila¢ao de um povo, a destruicao fisica e cultural da cidade e seus monumentos. A
guerra total transforma o mundo (obras, feitos e relagdes humanas) em deserto (Arendt, 1998, p. 94).
Esse tipo de guerra é o ambiente propicio para ultrapassagem de todos os limites, onde os homens
ambicionam nao mais rivalizar com os seus pares, mas desafiam e se medem com os deuses (Homero,
2010, I'1, 56, 64, 69). Essas ilimitagdes aparecem nas praticas da mentira, da vinganca, da trapaga, do
roubo e na ruptura com todo tipo de vinculo (philia - Homero, 2010, 11, 645-675; 17, 510-540 ¢ 680-710) .
Nas palavras de Arendt:

Essa guerra dos gregos contra Troia - que terminou com um aniquilamento tio completo
da cidade a ponto de, até tempos bem recentes, chegar-se a acreditar que ela nunca existiu -
poderia valer, com certeza, ainda hoje, como primeiro exemplo de guerra de exterminio.

(Arendt, 1998, p. 96)

Desse modo, a luz da critica de Arendt, podemos perceber um paralelo entre a destruigao da pd/is
troiana e o colapso da vida politica sob as praticas totalitarias que priorizam a violéncia, o terror, a mentira
e a manipulagao sobre o discurso e a agao em conjunto, em vista do mundo comum. Troia nao é apenas
uma cidade derrotada, mas um espago politico desintegrado, onde a esfera publica é apagada pelo
dominio da forca. Além disso, a I/iada destaca a futilidade da guerra, pois é motivada por paixdes
individuais (a ira de Aquiles, o orgulho de Agamenon, a trai¢ao de Paris) e culmina em destruigao total,
na desertifica¢ao de Troia, evidenciando a fragilidade das palavras e das negociagoes inerentes as relagoes
humanas.

Por outro lado, nessa mesma guerra, aconteceram situagoes, conflitos, agdes e discursos
que através da poesia homérica se estabeleceram como modelos positivos para a cultura grega
e se constituiram em gérmen das instituigdes que iriam aparecer com a fundagio da Polzs, tais
como: a lei (némos), a igualdade dos cidadios no espago publico (zsornomia) e a liberdade para
falar livremente na dgora (isegoria). Sem o trabalho do poeta, esses eventos exemplares teriam
caido no esquecimento, uma vez que o nivel de violéncia e destruigdo foram avassaladores. A

lliada, de Homero, nao apenas narra uma guerra, mas imortaliza os feitos dos heréis que participaram

Is atos D FLUXO CONTINUO V.23, N.1.
gliv\hu de |-,](N,f,,,» 2026 e-ISSN: 1984-9206



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009

dela. A “polis homérica”, a guerra, nesse sentido, nao deixa como legado apenas a violéncia, mas também
o inicio de um palco mais perene para a agao e o discurso.

Os herdis troianos e gregos — como Heitor, Aquiles e Ulisses — ndo sao apenas guerreiros, mas
figuras cujas agoes transcendem a batalha e que a [/ada perpetuou, transformando a guerra em um
acontecimento que ultrapassa sua dimensio meramente bélica, tornando-se um evento fundacional da
cultura ocidental. Isso acontece justamente porque na guerra troiana apareceram pela primeira vez a dgora,
a ag¢ao e o discurso, cerne da pdlis grega e padrio do que se denomina até hoje de politica. Em Homero,
aparece a importancia central do debate publico que, séculos mais tarde, ocuparia lugar central na polis
ateniense, como consta no canto I, 490 da [/iada: “E nem a gléria da dgora o atraia agora”. Na dgora troiana
a palavra faz o lider e, por isso, o velho Fénix ensinou Aquiles a dirigir a Assembleia. Na descri¢ao do
escudo de Aquiles (18, 497-500), fazem-se presentes a ideia de sentengas arbitradas, ap6s debates na dgora.
Embora sob valores provenientes do codigo heroico, na dgora arcaica ja se faziam presentes praticas
antecipatérias dos debates politicos que vao se consolidar na pd/is ateniense.

Através de Homero, a guerra, de alguma forma, inspira o aparecimento da Pd/is que transfigurou
o conceito de luta na sua forma de organizagao. A genialidade grega, a partir de entdo, passa a ser medida
através da manuteng¢ao do espirito agonal, na forma da competigao sem violéncia para ser reconhecido
como o melhor (aristenein) nas disputas politicas ou desportivas. E na Pdiis ¢ nas suas Olimpiadas que o
kalin aparecia em todo o seu fulgor e os cidaddos podiam revelar quem realmente eram. E a publicidade
da cidade o novo lugar a partir do qual a £/%os andron (gloria) se manifestava em toda sua luminosidade.

Seguindo Homero e Aristételes, Arendt entende que as maiores virtudes humanas, as exceléncias
(areté), sdo aquelas que, de alguma forma, se aproximam do ser perene da natureza (physis) e que resultam
na kléa andrin, na gloria dos herdis por trazerem a tona o kalin, a beleza, o carater transtemporal dos
discursos e das agdes humanas, dos seres mortais (Vieira, 2003, p. 9-29). Ressalta-se, desse modo, as
virtudes éticas que, por se realizarem publicamente, brilham por si mesmas (#o7 kalosi héneka), e nio em
vista de outros fins. Essas exceléncias revelam aquilo que os homens buscam por seu valor inerente, em
si mesmos (Moraes, 2022, p. 2-27; Irwin, 2004, p. 31-46). O kalén é o que importa para Arendt na sua
leitura da guerra de Troia, a partir da lupa de Homero, bem como das virtude politicas em Aristoteles e
que reunidas vao formatar a sua compreensio da Pd/is grega e da grandeza que ela é capaz de propiciar.
A dgora troiana e a polis atenienses trouxeram a tona uma ideia de publicidade e uma instancia capaz de
reunir, motivar e realizar os valores maximos, tidos como tais, da comunidade humana: a &z andrin
(gloria imortal) e a are#é (a exceléncia humana).

Na polis, a imortalidade, o valor maximo na ética guerreira, sera ressignificada, desta feita associada
a uma perspectiva de fundagao e manuteng¢ao da vida em comum, isto ¢, distanciada da violéncia, ligada

a uma luta mantida nos limites da phronesis, distante da hybris. O tema da I/iada nao é o roubo e resgate de

IB atos D FLUXO CONTINUO V.23, N.1.
gliv\hu de |-,](N,f,,,» 2026 e-ISSN: 1984-9206



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009

Helena, mas a quebra de philia, a guerra realizada sob o dominio da Aybris, os maleficios que a violéncia e
o terror trazem para comunidades quando as palavras perdem suas qualidades essenciais de revelar a
verdade (aletheia) e cimentar os vinculos humanos. Assim, positivamente, A importancia das virtudes para
a cidade também vieram da guerra de Troia a exemplo da phronesis, da amizade, da acdo em conjunto, da
fala livre e verdadeira. Esses aspectos anulam a posi¢ao do tirano e tornam a Pd/is uma ilha onde o
principio da forga, da destrui¢do e da coagao ¢é eliminado das relagdes publicas entre os homens.

Uma das virtudes (areé) através da qual a exceléncia humana podia aparecer reside na coragem
(andreia). A figura dos herdis homéricos, especialmente nas obras I/iada e Odisseia, representa um exemplo
de coragem fundamental. Homero, para Arendt, nio descreve a coragem analoga a mera bravura ou
exibicao de forca, mas a disposi¢ao de deixar para tras a comoda vida privada, o autocentramento nos
proprios interesses. A coragem ¢, assim, o langar-se ao olhar dos outros, medir-se com os demais para
ser o melhor (ex aristenn), fugindo da ideia de sobrevivéncia como régua para medir a vida. Trata-se da
opcao pela grandeza e sua beleza inerente (kdlon) exempli gratia para medir a vida. Em suas palavras: "A
coragem dos heroéis de Homero ¢é a disposi¢ao para enfrentar a morte em um mundo onde a morte é
inescapavel e, ainda assim, viver e agir com grandeza" (Arendt, 1998, p. 161). Para Arendt, a transposicao
da casa (vkos, vida privada) para o espago publico exige uma virtude similar aquela do heréi que nao teme
os desafios da batalha, na qual sabe que sera julgado pelo metro da fama imortal (&/os andrin). Nesse
caso, as armas serdo a capacidade de iniciar, o talento para agdo em conjunto, a familiaridade com as
palavras e a escolha das mais apropriadas para dizer o que precisa ser revelado nas circunstancias em
questao.

Nos poemas homéricos, a agao do herdi nao é apenas pela sobrevivéncia, mas pela realizagao de
algo grandioso, uma forma de marcar a existéncia na memoria comunitaria, apesar da transitoriedade da
vida. Arendt observa que, para Homero, o heroismo esta intimamente ligado a aceita¢do do risco e da
inevitabilidade da morte. A agdo guerreira, bem como a agiao politica, realizada sob o olhar dos
concidadaos da po/is se configuram como meios de conferir um p/us de significagao a vida em relagdo a
mera sobrevivéncia, bem como a morte ocorrida nos campos de batalha ou dedicadas a vida publica.

Com essa proposta, Arendt afirma a politica como uma categoria mundana. Na Filosofia e na
ética, estamos acostumados a avaliar a agao e a politica a partir de categorias provenientes da moral. Essa
¢ a regra da tradi¢ao. O Bem ¢ a principal categoria com a qual estamos acostumados a avaliar a coisa
publica. Por que Arendt nio trabalha com essa medida? Distanciando-se da proveniéncia metafisica,
contemplativa dessa tradigao, ela prefere algo mais secular, que valorize uma concepgao de transcendéncia
que nao ultrapasse a dificil tarefa de construir e sustentar o mundo como fruto das maos e das palavras

humanas.

IB atos D FLUXO CONTINUO V.23, N.1.
gliv\hu de |-,](N,f,,,» 2026 e-ISSN: 1984-9206



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009

A mundanidade da politica esta relacionada ao fato dela requerer uma esfera de apari¢io. A
aparicao politica ¢ algo ténue, ndo natural, que se forma a partir do testemunho dos pronunciamentos
das palavras e das agOes que emergem no agir em conjunto. Nesse sentido, a apari¢do é mais fragil do
que os objetos fabricados para o uso ou do que os objetos de arte. Mas esse impulso para aparecer,
inerente a vida g#a humana, dota a agao politica de uma durabilidade e beleza por vezes superior aos
objetos estéticos ou de uso e a torna infinitamente imortal comparada aos efémeros objetos feitos para o
consumo. Por essa razio, Arendt dialoga em A 1Vida do Espirito (1992) com o bidlogo suico Adolf
Portmann, que se contrapunha a tese funcionalista, segundo a qual, as aparéncias, em seres vivos, servem
puramente ao duplo proposito da autopreservagao e da preservacao da espécie. Seguindo o bidlogo, ela
afirma que ¢ muito mais plausivel entender que os o6rgios internos, que nao aparecem, existem
unicamente para produzir e sustentar as aparéncias. Sobre isso, afirma a autora:

a predominancia da aparéncia externa implica, além da pura receptividade dos nossos
sentidos, uma atividade espontinea: tudo que pode ver quer ser visto, tudo que pode
ouvir pede para ser ouvido, tudo que pode tocar se apresenta para ser tocado. De fato,
¢ como se tudo que estd vivo |[...] possuisse um impulso para aparecer, para adequar-se
a um mundo de aparéncias, apresentando e exibindo ndo seu “eu interno”, mas a si
proprio como individuo. (Arendt, 1992, p. 24).

O mundo compde-se dessas coisas que aparecem por possuirem formas, acabamentos, contornos

e individualidades. Essas condi¢oes as organizam e autorizam suas visibilidades. A modernidade inverteu
isso. B como o passaro mitolégico que, embora possua uma rica e bela plumagem, prefere mostrar as
suas desairosas entranhas que nao foram feitas para serem exibidas. Ao transformar o econémico na
dimensao mais importante da vida, as invisiveis necessidades biologicas tornam-se as unicas coisas a
merecerem a aten¢ao do poder, da cultura e da ciéncia. Nisso, os processos invisiveis vorazes passaram
a destruir a base de sustentagao da propria cultura e do poder: o espaco de apari¢ao, a mundanidade.
Enquanto atividade mundana, a politica pode ser julgada por aquilo que apresenta na esfera da
aparicao, isto é, esteticamente. A beleza faz um objeto ou uma agao transcender o campo das necessidades
e durar através dos séculos, mesmo que esse objeto tenha sido feito para ser usado e a agao seja motivada
por interesses privados. Como belos, objetos e agoes transfiguram-se. Os produtos politicos partilham
com os objetos de arte a necessidade de um espago para serem vistos. Eles s6 realizam o seu ser proprio,
que ¢é a apari¢ao, em um mundo comum, a republica. Ao serem encobertos pela vida, pela tecnologia e
pela posse privada, os objetos de arte e da a¢do nao atingem sua validade inerente (Arendt, 2000, p. 272).
Se a beleza pode ser critério para julgar a politica, em que sentido Arendt entende isso? Como
vimos anteriormente, beleza ¢ sinonimo de grandeza. Trata-se, para a autora, da capacidade humana de
construir coisas, de realizar acGes e pronunciar palavras que transcendem as determinagdes provenientes
das meras exigéncias reprodutivas do ciclo vital. A grandeza humana edifica e sustenta o mundo, a teia

das relagdes humanas como algo digno de permanecer e perdurar. Ela mostra a imortalidade sua

IB atos D FLUXO CONTINUO V.23, N.1.
gliv\hu de |-,](N,f,,,» 2026 e-ISSN: 1984-9206



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009

possibilidade humana concreta. Imortal é o que entra e passa a compor o mundo humano. A grandeza
de uma agao nio ¢é algo que possa ser produzido, ela acontece na medida em que se confere certa
imperecibilidade aos atos e as palavras:

a beleza ¢ a propria manifestacdo da impereciblidade. A efémera grandeza da palavra e
do ato pode durar sobre o mundo na medida em que se lhe confere beleza. Sem a beleza,
isto ¢é, a radiante gléria na qual a imortalidade potencial é manifestada no mundo
humano, toda vida humana seria futil e nenhuma grandeza poderia perdurar. (Arendt,
2000, p. 272).

Nesse sentido, a beleza manifesta-se na politica a propor¢ao que o poder funda e sustenta uma

esfera em que a pluralidade humana ¢é respeitada e o ténue equilibrio agonistico tem um lugar garantido.
A grandeza ¢é, assim, uma caracteristica da politica uma vez que suas atividades favorecem o que Arendt
chamou de fundacio, milagre, natalidade. Isto ¢, o vir a tona de algo que s6 pode emergir a partir da
palavra e da acdo. Trata-se de uma espécie de desvio do natural para fundar uma segunda natureza, o
mundo, a teia das relagdes humanas, o lugar e a condi¢do para o surgimento do homem com uma
identidade singular manifestavel na vida em comum e nao mera interioridade ou ente biolégico. A beleza
politica esta relacionada a essa institui¢ao da coragem de iniciar algo novo que rompe o automatismo a
que estamos anelados pelo nosso pertencimento a espécie animal humana, bem como, as determinagdes
provenientes do universo economico. “A acao s6 pode ser julgada pela grandeza |....] porque a arte da
politica ensina os homens a gerar o que é grande e luminoso” (Arendt, 2010, p. 250).

A avaliacdo do poder pela beleza faz Arendt concebé-lo capaz de preservar e cuidar da esfera de
apari¢ao, um lugar perene para os mortais. O poder emerge nas frageis capacidades humanas de agir e de
falar e institui o direito, o governo, o legislativo, os partidos etc. Se essas institui¢des nao tiverem seus
funcionamentos alimentados pela convivéncia humana, como soe acontecer com o poder reduzido a
gestao administrativa na modernidade ou a pratica dos algoritmos virtuais, é a politica mesma que estara
comprometida. Sem um lugar para o “quem” aparecer, os homens retornam as suas determinagoes
funcionais meramente naturais, segundo as quais, eles apenas se comportam e seguem mudamente 0s
seus destinos determinados pela automatismo da economia, das propagandas de massa ou pelos ditames
dos atuais algoritmos. O poder se nao for também um espago de apari¢ao, sua razao de ser foi perdida.

Preservar a esfera de aparigao ¢ viabilizar a organiza¢ao da vida a partir do senso de beleza que
Arendt chama de gosto. Arendt define o gosto nado como uma qualidade da idiossincrasia dos individuos,
mas uma espécie de sensibilidade a beleza (Arendt, 2000, p. 267), uma conexao ativa com o que ¢ belo
(Arendt, 2000, p. 273) ou, ainda, capacidade de cuidar das coisas do mundo (Arendt, 2000, p. 268). O
gosto distingue entre valia (worth) e preco (value), entre o que vale por si mesmo e que vale pelo uso ou
pelo padrao especulativo da riqueza (Arendt, 2010, p. 200).

O gosto, um senso estético-politico, ¢ algo da ordem da convivéncia humana. Esta relacionado a

coragem, a capacidade de sair de si e entrar em contacto com os outros através da media¢ao da palavra e

IB atos D FLUXO CONTINUO V.23, N.1.
gliv\hu de |-,](N,f,,,» 2026 e-ISSN: 1984-9206



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009

da acdo. A politica que emerge da convivéncia humana produz beleza, algo que adentra o mundo humano
por perdurar na lembran¢a da comunidade. Significa, assim, que a politica pode se ligar ao milagre da
vida, a natalidade, ao fato de que o homem nasceu para comegar e nao para morfer.

Para concluir, podemos dizer que o helenismo arendtiano repercute profundamente na sua visao
sobre a politica. Desde a dgora homérica até pd/is ateniense classica, apareceu e se fez tradigao no ocidente
a dimensao politica da vida e com essa dimensao a institucionalizagao da Republica, espago de dialogo,
dalei e do interesse comum (kozinonia) como a mais elevada forma de interagao entre os homens. Seguindo
Aristoteles (1979, 11 40b 9), Arendt (1993, p. 93) vai tomar Péricles como exemplo de homem politico
(phronimos), cuja sabedoria residia em defender a pluralidade e a participag¢ao de todos os cidaddaos nos
assuntos comuns. Em Péricles a luta politica exigia e ¢ sustentada pela presenca do outro. A democracia
de Péricles significa a contengao de qualquer tendéncia a tirania na pdlis. A participacdo ativa e o
consentimento livre elide o terror, a violéncia, o dominio e a coer¢iao do espaco publico. Essa é a razdo
desse espago ser prenhe de grandeza e beleza (kalin). Arendt encontra nesse voltar-se para esse passado
antigo uma forma de denunciar e resistir a falta de grandeza e a feiura (kakia) presentes nos governos
totalitarios. O dominio do anonimato, do secreto, dos processos automatizados, da forca, da mentira e
do medo inviabilizam a emergéncia de qualquer grandeza nas formas totalitarias de exercer o governo.
Se a pdlis significou a superagao da politica de exterminio praticada na Troia arcaica, as formas totalitarias,
baseada na guerra total, trouxeram de volta para o mundo contemporaneo o aniquilamento, o terror, a

mentira, 0 medo e a manipulagao como padrdes do engajamento politico.
O helenismo e Sécrates como paradigma do filosofar

As mesmas premissas apresentadas anteriormente norteiam a nossa tese em relagao a Filosofia
em Arendt. Também aqui o peculiar helenismo da autora sera fundamental para captarmos a sua
compreensao da atividade filoséfica. Evidentemente, assim como a compreensio que Arendt tem da
politica remete a outros autores e eventos além do seu helenismo, da mesma forma a visio da autora do
que seja Filosofia vai muito além do seu helenismo. Nos deteremos nesse aspecto para melhor atingir o
escopo proposto de pensar a relacio de Arendt com os antigos. F possivel encontrar uma leitura mais
abrangente sobre o assunto em Filosofia e Politica segundo Hannah Arendt (Aguiar, 2002).

Vale ressaltar que para nossa autora ¢ fundamental a diferenca entre Filosofia e a atividade
filosofica. A primeira esta relacionada ao entendimento da Filosofia como sistema, cujo #odus operandi
parte de um fundamento absoluto e se desenvolve na demonstragao argumentativa do carater verdadeiro
de sua absolutez. A fala filoséfica, assim, a dialegesthai, sustenta-se numa grandeza absoluta (Arendt, 1993,

p. 92), completamente externa aos assuntos da cidade, os pragmata on’ anthripon (Arendt, 1993, p. 106). O

IB atos D FLUXO CONTINUO V.23, N.1.
gliv\hu de |-,](N,f,,,» 2026 e-ISSN: 1984-9206



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009

que causa espanto (thaumadzein) nesse tipo de filésofo-sabio (sophos) é da ordem da eternidade e conduz a
uma muda contemplagao. Esse absoluto invisivel é inacessivel a0 homem comum. Somente os sabios tem
acesso a esse universo. Arendt segue Aristoteles (1979, 1141b 9) e lista Anaxagora e Tales como
paradigmas de filésofos (sophos). Eles nao sabem se guiar pelos sinais e palavras do mundo comum. Nao
percebem os buracos nas ruas, nao transitam nas palavras cotidianas, nio conhecem suas encruzilhadas
e sdo objetos da pilhéria do povo (Arendt, 1993, p. 93). S6 habitam a cidade corporalmente e niao se
sentem responsaveis pelos seus problemas. Estao muito distantes das doxadzein dos cidadaos. Esses sao
os tipos de filésofos que realizaram os grandes sistemas filos6ficos que compoem a historia da filosofia.

Outros sdo os pensadores que se ocuparam com os assuntos das suas respectivas patrias e cidades,
entram nesse rol Aristételes, compilador das constituigoes das cidades gregas, entre as quais de Atenas,
mas também Cicero, Maquiavel, Tocqueville e tantos outros que Arendt nomeia de political writers,
escritores politicos. Embora nao tenha deixado nada escrito, o paradigma desses filésofos, para Arendt,
¢ Socrates. Evidentemente trata-se do Socrates aporético, dos primeiros escritos platonicos e cuja
atividade nao implicava a destrui¢io da doxa, mas de torna-la verdadeira. Esses primeiros dialogos
platonicos nunca chegavam a uma conclusao peremptoria, a uma verdade apoditica e, por isso, condiziam
com uma pratica filos6fica mais proxima da vida na Po/is.

Segundo Arendt, esses didlogos socraticos aporéticos se situavam no interior da cultura proverbial
constituinte da pazdéia grega, na qual vigorava a kalo’ k'agathon, a afinidade entre beleza e bem e que
resultou na extensa produc¢ao grega na literatura, na filosofia, na arquitetura, na musica, na matematica,

no desporto, no urbanismo, na escultura e nas ciéncias. Havia na paidéia grega a consciéncia da

importancia do belo, mesmo que nio tivesse utilidade imediata. O belo brilha por si mesmo (%7

kalodi héneka) e nao em vista de outros fins. Por isso, afirma Arendt: “Do ponto de vista das ideias
em si, definidas como aquilo cujo surgimento ilumina, o belo, que nio pode ser usado, mas que apenas
brilha, tinha muito mais direito a tornar-se a ideia das ideias”. (1993, p. 94)

Fundamental nessa questao, para Arendt, ¢ a afinidade entre pensamento, thaumadzein, beleza e a
polis, vale dizer, até que ponto os pensadores estao dispostos a refletirem e verem sentido nos assuntos
humanos. Evidentemente em tempos sombrios, nos deparamos mais com as praticas vis, feias (kakia),
ficando dificil perceber a beleza (kalon) que se insinua e aparece nas praticas humanas e que sao dignas
da reflexdo filosofica por portarem alguma gléria, algum merecimento de serem lembrada (&/éo andrin).
No entanto, mesmo na guerra troiana, uma guerra de exterminio, houve méritos, assim como houve
também na resisténcia antifascista europeia e mundial do século XX. Abrir o pensamento para atividade
da compreensio do que estda acontecendo no mundo, ouvir as palavras e as opinides e discuti-las
seriamente ¢ o caminho socratico para dar alguma relevancia a filosofia na cidade. Arendt afirmou em

Homens em tempos sombrios (2008) que sempre ha uma luz bruxuleante capaz de iluminar a escuridao quando

IB atos D FLUXO CONTINUO V.23, N.1.
gliv\hu de |-,](N,f,,,» 2026 e-ISSN: 1984-9206

10



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009

esta prevalecendo a mudez, a ignorancia, a violéncia, a pretensao de dominio total e que essa luz com a
atengao dos filésofos torna-se um grande clardo para a humanidade.

Para isso ocorrer, é preciso a relagdo entre filosofia e escuta, filosofia e palavra, cerne do
ensinamento de Socrates apontado por Arendt. A pratica socratica da filosofia tinha uma relacdo especial
com a fala. Baseava-se na escuta da doxa dos cidadaos. Ninguém tem como saber de antemao a verdade
dos outros. Somente numa situagao de vigéncia dogmatica e manipulada do pensamento ideoldgico é
possivel saber a verdade antes da fala dos outros. Os filésofos nao tem um acesso especial a verdade. O
modo demonstrativo aplicado aos assuntos humanos, ao final, podem chegar a um resultado que
apresentado em praga publica, tornar-se-a apenas mais uma opinido como as outras. Por isso “Sécrates
fizera novas reivindicagdes para a filosofia, precisamente por nao se pretender um sabio” (Arendt, 1993,
p. 95). Embora tenha recusado as honras e o poder publico, Socrates nunca se retirou para a vida privada,
“...Pelo contrario, circulava pela praga publica, bem no meio das doxas, das opinides” (Arendt, 1993, p.
97). Ao que Platio chamou de dialegesthai, Sdcrates chamava de maiéutica. O seu era um trabalho de
obstetra. Socrates “...queria ajudar os outros a darem a luz ao que eles préprios pensavam, a descobrirem
a verdade em sua doxa” (Arendt, 1993, p. 97). Sua dialética nao extrai a verdade pela destrui¢ao da doxa,
mas revelava a opinido em sua verdade propria. O papel do filésofo nio é governar nem educar os
cidadaos. Desse modo, “A diferenca com Platao é decisiva: Socrates nao queria educar os cidadaos, estava
mais interessado em aperfeicoar-lhes as doxa: (Arendt, 1993, p. 98). Para ele, cada cidaddo teria que ser
suficientemente articulado para mostrar sua opinido em sua veracidade. Nessa visao, cabe ao filésofo uma
funcao publica, “...ajudar a estabelecer um certo tipo de mundo comum, construido sobre a compreensao
da amizade, em que nenhuma dominagao ¢ necessaria”. (Arendt, 1993, p. 100)

A pratica de Sécrates baseava-se no oraculo do Apolo de Delfos: grithai sauthon, conhece-te a ti
mesmo, e é nesse contexto que a frase socratica, “sei que nada sei”, faz sentido, pois nao significa mais
do que: sei que nao tenho a verdade para todos, nio posso saber a verdade do outro, a nao ser
perguntando-lhe e, assim, conhecendo a sua doxa (Arendt, 1993, p. 100). A nossa mortalidade pSe limites
ao que podemos conhecer em relagiao aos outros, em vista dos quais nao ha uma verdade absoluta, valida
eternamente. Existem muitos /go;, muitas falas-pensamentos e todos elas formam o mundo humano.
Interessava a Arendt uma nova Filosofia cujo comego fosse socratico, isto ¢é, pautada pelos assuntos
humanos, cujo thaumadzein, espanto, fosse proveniente da beleza que vem a tona quando se dialoga com
as doxai que circulam na cidade. Esse sair de si (go visisting), essa escuta inerente ao pensamento,
conservando a amizade de si consigo (ewe emeanhos) é o grande desafio em vista a ruptura com 0s
dogmatismos e as fixa¢Oes ideoldgicas presente na cultura, nas bolhas, nos universos paralelos ficcionais

tao bem apontados por Arendt no texto ldeologia e Terror (1990, p. 512-531).

IB atos D FLUXO CONTINUO V.23, N.1.
gliv\hu de |-,](N,f,,,» 2026 e-ISSN: 1984-9206



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009

O outro aspecto do oraculo de Delfos ressaltado por Arendt reza que “é melhor estar em
desacordo com o mundo todo do que, sendo um, estar em desacordo comigo mesmo” (Arendt, 1993, p.
101). Isso significa que a adesdo acritica a verdades ditadas pelos outros pode indicar uma tremenda
contradi¢ao e uma destrui¢ao do si mesmo, da individualidade que se faz presente na capacidade de pensar
por conta propria. Indica a0 mesmo tempo um fechamento e até mesmo uma destruicio do mundo
(fatos, obras e falas humanas). Pensar implica na realiza¢ao de um dialogo e numa comunidade dialogante.
Pensar nao é s6 responder a uma pergunta com uma hipétese bem coerente racional e logicamente
argumentada. Pensar é antes de tudo conversar consigo mesmo. Indica por um lado uma amizade e
capacidade de viver consigo mesmo e, por outro, um indicativo da existéncia da comunidade humana na
sua pluralidade cultural, politica e filoséfica. O limite dessa comunidade reside no eros do didlogo com a
comunidade sustentada no vinculo da amizade dialogante e na abertura para ver alguma beleza nas agoes,
nas falas e nas obras humanas. Diz Arendt: “somente aquele que sabe viver consigo mesmo esta apto a
viver com os outros” (Arendt, 1993, p. 102). A solitude, a capacidade de dialogar e responder pelas
proprias doxas e pelos proprios atos, ¢ o melhor remédio contra o cometimento do mal banal, impelido
pela forca e logica das organizages totalitarias de massa.

A compreensao socratica do pensamento como atividade do dois-em-um ambiciona um lugar
relevante para a filosofia na cidade. O “dois em um” do pensar traz em si a marca da pluralidade humana,
a abertura ao outro, a diferenca. Grandes sao os desafios para a atividade filoséfica na atualidade, tanto
em razao da vigéncia das doxas dominadas pela ideologia, quanto pelo predominio das redes sociais
manipuladas por algoritmos que impulsionam discursos de 6dio, de medo, da mentira e do terror moral.
Esse tipo de filosofar proposto por Arendt, num impulso de awor mundi, rejeita o encastelamento nos
muros da academia, o fechamento na coeréncia argumentativa meramente formal e se pde na agonistica
batalha de furar as bolhas dos mundos paralelos construidos virtualmente em detrimento do espago
publico presencial de aparigao. A atividade filoséfica, desse modo, vai recuperar sua intima relacio com
a beleza, pois “As coisas belas nos parecem ‘dignas de ser vistas’, ou seja, dignas de permanecer entre nos

por si mesmas, mesmo que nao sirvam para nada” (Arendt, 2010, p. 281).

Para concluir, podemos dizer que enfatizar a relagio da filosofia com o mundo comum nio
significa que a filosofia tornou-se apenas uma doxa entre as doxas. Na obra A VVida do Espirito (Arendt,
1992) nossa autora discute esse lado da questdo e aponta que a intima rela¢ao da filosofia com o invisivel,
isto ¢, com a questao do sentido, permanecera, a diferenga é que o campo da significagao, ambito préprio
da Filosofia, tera {ntima relagdio com o mundo das aparéncias. O thaumadzein sera proveniente do mundo
comum, mas o interesse filoséfico guiara o pensamento para a dimensao do sentido, ambito que nao
interessa aos cidadaos e aos homens comuns, fixados que estdo a perspectiva inerente as suas doxas.

Arendt se atrelara a resposta socratica no que diz respeito a pergunta sobre “O que nos faz pensar?”

IB atos D FLUXO CONTINUO V.23, N.1.
gliv\hu de |-,](N,f,,,» 2026 e-ISSN: 1984-9206

12



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009

Evidentemente essa resposta refor¢a que as atividades do pensamento ocorrem em um mundo de
aparéncias (Arendt, 1992, p.125-148; p. 55-98) e 14 revelam sua pertinéncia.

Finalizando, podemos dizer que o helenismo arendtiano foi bastante frutifero para sua
compreensao da politica e da filosofia. Apesar da dificuldade e até mesmo da negagao dessas atividades
na atualidade, é indubitavel a importancia civilizatoria das formas politicas de convivéncia humana, assim
como nos direcionam a barbarie a atual propensio a tirania politica. Do mesmo modo, em tempos da
hegemonia das redes sociais como meios de informacao e das escolhas algoritmicas pelo terror moral,
pelo medo e pelas fake news, tavorecendo o pensamento monolitico e unico, mais atual torna-se a resposta
socratico-arendtiana pela pergunta ao que nos faz pensar. Embora haja no helenismo arendtiano uma
certa dose de eurocentrismo, no entanto, podemos dizer que ¢ um eurocentrismo que aponta para o
outro de si mesmo, na medida em que sua compreensao de politica e filosofia questiona a visao standart
das formas politicas disseminadas nas tipificagdes tradicionais e pela visao metafisica da filosofia

disseminada pela tradicao filoséfica oficial.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

AGUIAR, Odilio Alves. Natureza, beleza e politica segundo Hannah Arendt. Revista O que nos faz pensar
(PUCR]J), N. 29, Rio de Janeiro, 2011, p. 179-194.

AGUIAR. Odilio Alves. Filosofia e Politica no pensamento de Hannah Arendt. Fortaleza: EDUFC, 2001.
AGUIAR. Odilio Alves. Filosofia, Politica e Etica em Hannah Arend. Tiui: Edunijui, 2009.

ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. Tradu¢ao de Roberto Raposo. Sio Paulo: Companhia das
Letras, 1990.

ARENDT, Hannah. A Vida do Espirito. Tradugao de Antonio Abranches. Sio Paulo: Companhia das
Letras, 1992.

ARENDT, Hannah. Filosofia e politica. In: A dignidade da Politica. Tradu¢ao de Helena Martins et al. Rio
de Janeiro: Relume-Dumara, 1993.

ARENDT, Hannah. O gue ¢ a politica. Tradugao de Reinaldo Guarany. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil,
1998.

ARENDT, Hannah. Entre o Passado ¢ o Futuro. Tradu¢ao de Mauro W. Barbosa de Almeida. Sio Paulo:
Perspectiva, 2000.

ARENDT, Hannah. Homens em tempos sombrios. Sio Paulo: Companhia das Letras, 2008.

ARENDT, Hannah. A Condigao Humana. Tradugao de Roberto Raposo. Revisao de Adriano Correia. Rio
de Janeiro: 2010.

ARISTOTELES. Efica a Nicémaco. Traducio de Leonel Vallandro e Gerd Bornheim. Col. Pensadores. Sio
Paulo: editora abril cultural, 1979.

IB atos D FLUXO CONTINUO V.23, N.1.
gliv\hu de |-,](N,f,,,» 2026 e-ISSN: 1984-9206

13



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009

BERNSTEIN, Richard J. Arendt on thinking, In: Villa, Dana R. Cambridge Companions Online © Cambridge
University Press, 2006. p. 277-292.

BORDEUS, Richard. Virtude acabada e vicio acabado. Rio de Janeiro: Revista Analytica, V. 08, N° 02,
2004, p. 78-90.

BRITO. Carlos Fernando Silva. O movimento arendtiano de retorno aos antigos: uma nostalgia?
Fortaleza: Kalagatos, V.16, N. 02. p. 41-55.

BRITO. Carlos F. Silva. Hannah Arendt: da acdo nas tragédias gregas aos conselhos revolucionarios.
Palmas: Revista Perspectiva, VOL.06, N° 02, 2021, P. 118-131.

ECCEL, Daiane. Uma estética da presenca: Hannah Arendt como esteta. Revista ArzelFilosofia (UFOP),
N°25, DEZEMBRO DE 2018, P. 230-243.

EUBEN, J. PETER. Arendt’s Hellenism. In: Villa, Dana R. Cambridge Companions Online © Cambridge
University Press, 20006. p. 149-164.

FARIAS JUNIOR, José Petrucio; LIMA, Gizeli da Conceigao. Hannah Arendt e a antiguidade classica:
reflexdes sobre os usos da concepgao de liberdade em Aristoteles. Londrina: Awntiteses, v.13, n. 25, p. 425-
4406, jan-jun. 2020.

HOMERO. l/iada. V. 1 e 2. Tradugao de Haroldo de Campos. Sao Paulo: Arx, 2003.

IRWIN, T. H. O bom e o certo: Aristoteles e os seus intérpretes sobre o kalon e o honestum. Revista
Analytica, V. 8, N. 2, 2004, p. 31-40.

MERQUIOR, José Guilherme. O /iberalismo antigo e moderno. Sio Paulo: E realizagdes, 1991.

MORAES. Francisco José Dias. Kalon, virtude e eudaimonia em Aristoteles. Revista Enunciagio. Seropédica.
V. 7,N. 2, 2022, p. 2-27.

NASCIMENTO, Paulo César; FERNANDES, Mateus Braga. A phrinesis, o heréi e a polis: os paradoxos
de Hannah Arendt como leitora dos Antigos. Revista Brasileira de Ciéncia Politica, n°16. Brasilia, janeiro -
abril de 2015, pp. 273-292.

O’SULLIVAN, Noel. Hannah Arendt: A nostalgia helénica e a Sociedade Industrial. In: CRESPIGNY,
Anthony de. Filosofia politica contemporinea. Trad. Yvonne Jean. Brasilia: Editora UnB, 1979. p. 269-294.

PAREKH, Bhikhu. Hannah Arendt and the Search for a new political philosophy. New Jersey: Humanities Press,
1993.

SILVA. Adriano Correia. Phronesis. Revista Phronesis. Campinas: 1998, V. 01, N. 01 p. 11-42.

SIMOES FRANCISCO. Maria de Fatima Simdes. A polis homérica como modelo da pélis grega
arendtiana. In: In: Mduller, Maria Cristina. .Anais do VIl Encontro ¢ IV Ciclo Hannah Arendt: Por Amor ao
Mundo. Londrina, 2013, p.188-200.

SIMOES FRANCISCO. Maria de Fatima Simées. Homero como fonte da pd/is grega de Hannah Arendt.
In: Hannah Arendt entre o passado e o futuro. Org, Adriano Correia e Mariangela Nascimento. Juiz de Fora:
UFJE, 2008, p. 91 - 110.

FLUXO CONTINUO V.23, N.1.
wlsgatos § 2026 e-ISSN: 1984-9206

Revista de Filosofia

14



O HELENISMO DE HANNAH ARENDT. EK26009

TAMINIAUX, Jacques. Athens and Rome. In: Villa, Dana R. Cambridge Companions Online © Cambridge
University Press, 2006. p. 165-177.

TAMINIAUX, Jacques. La fille thrace et le pensenr profissionnel: Arendt et Heidegger. Paris: Payot, 1992.

VIEIRA, Trajano. Introdugao. In: Homero. [/iada. V. 1 e 2. Tradug¢ao de Haroldo de Campos. Sio Paulo:
Arx, 2003, p.9-29.

AGUIAR, Odilio. O Helenismo de Hannah Arendt. Kalagatos, Fortaleza, vol.23,
BY

n.1, 2026, eK26009, p. 01-15.

Recebido:  11/2025
Aprovado:  01/2026

FLUXO CONTINUO V.23, N.1.
wlsgatos § 2026 e-ISSN: 1984-9206

Revista de Filosofia

15



