
 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

 

 

 
https://doi.org/10.52521/kg.v23i1.16586 

 
 

TRADUÇÃO 
 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. California: The Stanford Encyclopedia of  
Philosophy, 2022. 

 
KIM, Halla. Korean Philosophy. California: The Stanford Encyclopedia of  Philosophy, 2022. 

 
 

Pedro Farias MENTOR 
Doutorando em Metafísica pela UNB.   

E-mail: pedrofariasmentor@gmail.com 
 
 
RESUMO: 

A filosofia coreana oferece um campo fértil e ainda pouco explorado de investigação filosófica 
brasileira, cujas especificidades desafiam as categorias estabelecidas pelas tradições ocidentais. Longe de 
ser mera recepção passiva de sistemas como o budismo, o confucionismo ou, mais tarde, o pensamento 
moderno europeu, a filosofia na Coreia desenvolveu articulações próprias, profundamente enraizadas 
em seu contexto histórico, social e espiritual. No panorama histórico ofrecido por Halla Kim, o 
neoconfucionismo coreano, por exemplo, não apenas adaptou ideias chinesas, mas gerou debates 
originais como a controvérsia entre i (princípio) e ki (energia), revelando um interesse metafísico 
singular que articula ética, cosmologia e política. A recepção do budismo resultou em releituras 
criativas, especialmente na escola Seon (zen), com ênfase em práticas de iluminação direta e crítica à 
erudição vazia. Na era moderna, a filosofia coreana não se limitou à assimilação do pensamento 
ocidental, mas procurou, com densidade crítica, repensar a identidade, a modernidade e os desafios da 
globalização. Este panorama convida a leitora a descobrir uma tradição viva, cujos pensadores dialogam 
com o mundo a partir de um solo conceitual próprio. 
 
PALAVRAS-CHAVE: Budismo. Confucionismo. Filosofia Coreana. Pensamento Asiático. 

 
ABSTRACT: 

 
 
INTRODUÇÃO 

 A filosofia coreana apresenta percepções fundamentais e abrangentes sobre a natureza dos 

seres humanos e suas formas de vida comunitária em sociedade, bem como sobre a constituição da 

realidade. Ao longo dos últimos dois mil anos, ela foi se desenvolvendo gradualmente na península 

coreana e em áreas adjacentes, situadas entre o território chinês ao norte e o arquipélago japonês ao 

sul. Para os filósofos coreanos, filosofia e sua prática concreta costumam andar juntas na vida em 

comunidade. Em suas “Teses sobre Feuerbach” (1845), Karl Marx queixou-se, de forma célebre, de 



2 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

que os filósofos apenas interpretaram o mundo, sem transformá-lo. A crítica de Marx, no entanto, 

seria irrelevante se dirigida à filosofia coreana. Esta sempre se preocupou em transformar a 

realidade por meio de sua prática no contexto cotidiano concreto, para além das “teorias” (do verbo 

grego theorein). O budismo coreano, o confucionismo e outras filosofias são, por sua própria 

natureza, essencialmente orientados para a prática, independentemente de eventuais limitações que 

se percebam. Assim, a filosofia coreana sempre enfatizou o autodesenvolvimento, a formação do 

caráter e a liderança na comunidade em prol do bem comum. Na divisão comum da filosofia, 

influenciada pelas lentes ocidentais, concebe-se que ela se compõe de três partes: metafísica, ética e 

epistemologia. Para a filosofia coreana, isso é insuficiente, pois não faz jus ao seu elemento mais 

essencial: a arte da autocultivação (ou, como podemos dizer, “aprendizado do sábio”), que é a parte 

mais importante da filosofia propriamente dita. Assim como a metafísica, a epistemologia e a ética, 

a arte da autocultivação possui componentes teóricos, mas seu componente mais essencial é o 

prático. Quem a estuda não deve apenas compreender seus aspectos teóricos, mas também 

internalizá-la e praticá-la ativamente em suas relações concretas com os outros. Essa orientação 

prática como tendência geral da filosofia coreana decorre da estreita relação entre filosofia e 

religião em seu esforço conjunto para libertar os seres humanos de seus dilemas existenciais e 

limitações (Cawley 2019). Enquanto a religião busca essa libertação por meio da experiência de 

unidade com a realidade última, a filosofia procura contribuir para esse objetivo ao dar sentido a 

essa unidade, ou seja, ao oferecer uma justificativa conceitual da relação entre a realidade última e 

suas manifestações condicionadas. Desde a forma mais antiga do budismo na Coreia, no alvorecer 

da tradição filosófica, até a filosofia nativa coreana do Tonghak (Aprendizado do Oriente) e a 

filosofia estatal norte-coreana do chuch’e (autossuficiência), testemunha-se esse caráter geral. 

Todos os grandes movimentos filosóficos na Coreia se desenvolveram dentro ou em estreita 

associação com práticas religiosas ou quase-religiosas, seja como fundamento, seja como 

desdobramento. 

A filosofia coreana também se caracteriza pela visão de que as relações são mais 

importantes do que as entidades que delas participam. Não são as entidades que tornam possíveis as 

relações, mas o contrário. Em outras palavras, as relações são mais primitivas e reais. É essa 

posição que impulsiona o desenvolvimento de uma ontologia orientada pela relação, como o 

paradigma ch’e (體, Essência)–yong (用, Função), o conceito de mu (無, Nada) como matriz do 

universo, e o conceito de harmonia como um elo recíproco entre i (理, Princípio) e ki (氣, Força 



3 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Vital), entre outros (ver abaixo para detalhes). Assim, as ferramentas conceituais básicas da 

filosofia coreana não podem ser compreendidas a partir da típica ontologia ocidental baseada em 

substância e propriedade (H. Kim, 2020). Uma consequência disso é que a filosofia coreana tende 

ao monismo. Isso não nega a existência aparente das múltiplas entidades — antes, significa que elas 

são consequências “orgânicas” de relações fundamentais. Portanto, o tipo de monismo que se 

observa na filosofia coreana não é um monismo redutivo, mas um monismo orgânico, no qual as 

múltiplas coisas são modalidades ou manifestações dessas relações básicas (Jung-Yeup Kim, 2015). 

A seguir, apresento inicialmente o enquadramento filosófico com base na crença nativa do 

xamanismo anterior ao Período dos Três Reinos (57 a.C.–668 d.C.; ver seção 1). Em seguida, 

discuto a filosofia budista (seção 2) durante a dinastia Silla Unificada (668–918) e a dinastia Koryŏ 

(918–1392). Depois, passo a uma apresentação e análise sistemática da filosofia desenvolvida pelo 

neoconfucionismo na dinastia Chosŏn (1392–1910; ver seção 3). A última seção trata da filosofia 

moderna na Coreia (seção 4). 

 

“ANTES DA FILOSOFIA”: A COSMOVISÃO XAMANICA 

Os coreanos possuíam um conjunto de crenças populares nativas distintas, que podem ser 

chamadas de “mugyo” (ou musok) ou, de forma mais geral, de “xamanismo”. Originalmente 

considerado descendente da tradição siberiano-manchuriana, o xamanismo coreano é uma visão 

cosmológica associada à mais antiga cosmovisão nativa da Coreia, bem como às suas práticas 

religiosas ritualísticas. Essa crença popular nativa é uma forma de animismo que cultua a natureza e 

acredita em espíritos. Em outras palavras, essa visão de mundo coreana estabelece uma aliança com 

espíritos que residem em muitos objetos, havendo um médium (mudang) que conecta os humanos a 

tais espíritos. Assim, acredita-se que existam espíritos que habitam coisas naturais como rochas, 

árvores, montanhas, bem como espíritos celestes, espíritos terrestres, entre outros. Os espíritos mais 

conhecidos incluem o Espírito da Montanha (Sansin, geralmente representado como um velho com 



4 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

um tigre aos pés), Toksŏng (o Eremita) e Ch’ilsŏng (o espírito das sete estrelas, a constelação da 

Ursa Maior). 

Acredita-se que esses espíritos tenham o poder de influenciar ou alterar a sorte de pessoas, 

animais e também o ambiente ao redor. Sem exceção, todos estão enraizados numa visão de mundo 

nômade, que enfatiza uma ideia mais universal do Céu, o qual os coreanos às vezes identificavam 

como o deus-ancestral; essa ideia foi mais tarde transformada em ferramenta de consolidação do 

poder político e sua ideologia. Assim, Iryŏn (1206–1289), autor budista de um texto histórico 

medieval, fala sobre Tangun, o rei-fundador da Coreia, que se acredita ter sido um xamã (P. Lee 

1993: 6). 

Em geral, os xamãs não são ordenados por uma instituição, mas recebem sua ordenação 

diretamente do Céu. Isso sugere que o mundo é dividido em dois reinos distintos: o mundo 

condicionado e o outro mundo. Os dois mundos ou reinos são mediados pelos xamãs, que atuam 

como intermediários. O Deus supremo, “Senhor do Céu” (Hanullim ou Hwanin), desempenha uma 

função importante em todos os mitos relacionados aos xamãs. 

Ainda que o xamanismo não seja filosofia propriamente dita, ele certamente ofereceu uma 

via conceitual preliminar para o desenvolvimento do pensamento abstrato que mais tarde daria 

forma a ideias filosóficas coreanas. Por exemplo, a noção de que deve haver uma causa para os 

eventos ou fenômenos que afetam a vida humana. Ele também sugere uma forma rudimentar de 

panpsiquismo — a crença de que tudo na natureza está vivo e possui uma alma ou espírito 

animador. Por fim, apresenta uma forma de cosmogonia com um agente antropomórfico, ou seja, 

uma explicação causal do universo centrada em uma figura semelhante ao ser humano. 

 

O DESENVOLVIMENTO DO BUDISMO NA COREIA 

O PANO DE FUNDO CONCEITUAL DO BUDISMO COREANO 

No final do século XIV, Chŏng Tojŏn (鄭道傳, 1342–1398), um letrado e filósofo 

confucionista, considerou necessário lançar duras críticas ao budismo coreano enquanto ajudava a 



5 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

fundar a nova dinastia Chosŏn de acordo com uma visão neoconfucionista. Em sua perspectiva, o 

budismo coreano era irremediavelmente falho e corrompido de várias maneiras. O mais lamentável, 

segundo Chŏng, era o fato de estar baseado no conceito de mu (無, Nada), o que o levaria 

inevitavelmente ao niilismo, enfraquecendo a moralidade social e desestabilizando a ordem política 

(Chŏng, “Um Conjunto de Críticas ao Budismo”, in Muller, 2015, pp. 54–81). Essa crítica é 

claramente exagerada, como pode ser visto na resposta (ver adiante) do crítico budista Hamhŏ 

Kihwa (涵虛己和, 1376–1431), seu contemporâneo. No entanto, ela revela uma percepção notável 

de Chŏng ao identificar mu como noção fundadora do budismo coreano, cuja filosofia está 

profundamente enraizada no paradigma do vazio (śūnyatā), entendido como expressão da 

cooriginação interdependente dos fenômenos. 

O que aqui chamamos de mu pode ter sido referido por diversos nomes no passado, como 

kong (空, vazio, śūnyatā), hŏ (虛, vacuidade) ou wuji (無極, supremo infinito), entre outros. Neste 

texto, mu refere-se de modo geral a uma dimensão original, dinâmica e serena, não causada por 

nada efêmero no mundo. Trata-se de uma fonte autooriginada do mundo. Parte de um processo 

ativo, mu também constitui o impulso de um movimento dialético sem limites. Historicamente, esse 

paradigma possui uma estrutura distintiva que serve como base conceitual para todas as principais 

tradições intelectuais coreanas. 

O budismo Mahāyāna coreano desenvolveu-se a partir da forma original do budismo no 

subcontinente indiano e da variante chinesa, mas gradualmente adquiriu características próprias na 

Coreia. Entre suas afirmações metafísicas distintivas sobre a natureza da realidade, destaca-se a 

ênfase na prioridade de mu sobre o ser — o qual, porém, não é uma entidade separada ou isolada, 

mas uma manifestação daquele. Além disso, sustenta-se que, embora a realidade não seja dual nem 

dividida, ela pode ser expressa de formas distintas. Essa visão é apresentada de maneira 

proeminente na doutrina da Mente Única/Duas Portas, bem como na doutrina das duas verdades (a 

verdade absoluta e a verdade convencional), ou em uma de suas versões (ver abaixo para detalhes). 

Essa vertente do budismo culmina na doutrina segundo a qual o nirvāṇa (estado iluminado de 

libertação do sofrimento) é metafisicamente idêntico ao saṃsāra (o ciclo infinito de renascimentos 



6 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

e, portanto, de sofrimentos), como sugerido no clássico sutra do Coração (Heart Sutra) do leste 

asiático. 

Além disso, fortes tendências ecléticas dominam o budismo coreano dentro do campo mais 

amplo do budismo do leste asiático, resultando num discurso altamente sincrético. Monges budistas 

coreanos, ao longo da história, demonstraram uma tendência marcada em seus escritos de focar nos 

desacordos entre diversas seitas do budismo ou entre o budismo e outras religiões (Muller, no 

prelo). Assim como Hegel faria muito mais tarde do outro lado do mundo, esses monges 

desenvolveram formas próprias de pensamento dialético para resolver conflitos diversos, como 

vazio vs. ser, doutrina vs. meditação, natureza maligna inata vs. natureza búdica universal, etc. 

Na tradição budista, a relação entre a realidade e suas manifestações foi caracterizada de 

várias formas: vazio (kong 空) e forma (saek 色), sabedoria (prajñā, chihye 智慧) e meios hábeis 

(upāya, pangp’yŏn 方便), princípio (i 理) e fenômenos (sa 事), bem como natureza búdica (pulsŏng 

佛性) e seres sencientes (chungsaeng 衆生). Contudo, sua aplicação mais importante, observada 

tanto no budismo coreano quanto no neoconfucionismo coreano, é o paradigma de Essência (體) e 

Função (用). Nesse contexto, Essência refere-se à dimensão mais profunda e fundamental da mente 

humana — por exemplo, a mente búdica como mente pura e inata em si mesma —, enquanto 

Função designa a atividade manifesta dessa mente no mundo. Assim, Essência aponta para a 

natureza subjacente da mente, enquanto Função refere-se ao estado expresso, sentimento ou 

comportamento da pessoa — o que pode se dar mesmo num indivíduo comum e não iluminado 

(Muller, 1995). 

Além da ênfase no vazio de todas as coisas e no paradigma Essência-Função, o budismo 

coreano também adotou a doutrina do útero (ou embrião) da iluminação — o tathāgatagarbha. Essa 

doutrina sustenta que mesmo seres comuns e iludidos possuem em sua própria constituição a 

capacidade de alcançar a iluminação. A mente é intrinsecamente luminosa, mas está 

simultaneamente obscurecida por impurezas adventícias. Assim, a mente não é ignorante por 

natureza, mas apenas contingente e universalmente. Essa capacidade interior da mente é chamada 

tathāgatagarbha (ver, por exemplo, o Sutra do Śūraṅgama). 



7 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

 

O DESENVOLVIMENTO HISTÓRICO DO BUDISMO COREANO 

Oficialmente, a origem do Budismo na Coreia remonta ao século IV, no início do Período 

dos Três Reinos, quando foi transmitido por um monge da dinastia Qin Anterior, na China. No 

entanto, é Wŏnhyo (元曉, 617–680), do Reino de Silla (tradicionalmente datado de 57 a.C. a 935 

d.C.), quem é considerado o primeiro pensador budista proeminente e mais seminal da tradição 

budista coreana. Ampliamente reconhecido por sua visão sinóptica, Wŏnhyo defendia que os 

ensinamentos budistas mais fundamentais deveriam ser compreendidos por meio da lógica da 

interfusão (wŏnyung, 圓融), o que lhe permitiu abraçar e harmonizar diferentes vertentes do 

Budismo sem abandonar o que há de único em cada uma delas. 

Quando o Budismo chegou à Coreia, foi transmitido como parte de um pacote cultural 

vindo da China, com todos os seus diversos sutras. Os antigos coreanos ficaram genuinamente 

perplexos com a diversidade doutrinária sob o rótulo comum de "Budismo" e as aparentes 

contradições entre elas. Enquanto a maioria dos contemporâneos de Wŏnhyo no Leste Asiático 

aderiam à classificação doutrinária (p’angyo, 判敎), ele recorreu à harmonização das disputas 

(hwajaeng, 和諍), que consistia em entender as diferentes posições das escolas como visões 

parciais da realidade total, a partir de suas respectivas perspectivas. Dessa forma, as diferentes 

visões poderiam ser melhor compreendidas em seus próprios termos e contribuir para o sistema 

Mahāyāna como um todo integrado. Com essa abordagem, Wŏnhyo mostrou que todas estão 

conectadas como partes autoconsistentes de um único todo. A amplitude de seu pensamento 

abarcava não apenas o Budismo, mas também a filosofia do Leste Asiático da era Tang, incluindo 

referências a textos Mahāyāna e a pensadores taoistas como Laozi e Zhuangzi. 

O conceito central no pensamento de Wŏnhyo é o de “Mente Única” (ilsim, 一心), com 

suas implicações metafísicas e soteriológicas. A Mente Única é identificada tanto com a mente de 

todos os seres sencientes quanto com o fundamento do qual essas mentes se manifestam. Embora 

pareça externamente impura e efêmera, essa mente é considerada intrinsecamente pura e imutável. 



8 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Assim, a Mente Única constitui o fundamento metafísico do sistema budista de Wŏnhyo e serve de 

base para a interpretação das doutrinas. Ela não é unívoca, mas possui dois aspectos (“portais”), 

diferentes entre si, mas complementares. O primeiro é o aspecto absoluto e último, a verdadeira 

“talidade” (thusness). Esse aspecto absoluto é a realidade verdadeira em si mesma, mas, quando 

imanente ao condicionado, é chamado tathāgatagarbha — o útero ou embrião da iluminação. Este 

pode ser ativo, ajudando seres sencientes a alcançar a iluminação, ou passivo, sendo obscurecido 

por impurezas. Já o aspecto convencional da Mente Única é o da “produção e extinção”, que se 

refere ao saṃsāra, o ciclo de nascimento e morte. Esse aspecto leva à ālaya-vijñāna (consciência-

base ou armazém), que armazena sementes e tendências geradas por ações passadas. Embora 

expresse a mente maculada, essa consciência pode ser purificada e unificada com o 

tathāgatagarbha, revelando a iluminação original (pongak, 本覺) em cada ser. Assim, a parte pura 

da ālaya-vijñāna não difere realmente do tathāgatagarbha, segundo Wŏnhyo. Em resumo, nossa 

mente ordinária é simultaneamente iludida e iluminada (Wŏnhyo, Comentário sobre o Despertar da 

Fé Mahāyāna, HPC 01.0701b24-c05). Seres sencientes podem ser originalmente iluminados e, 

ainda assim, precisam passar por um processo temporal de iluminação adquirida (Buswell, 2007, 

Parte I, Estudo, p. 6). 

É por causa da Mente Única que a possibilidade de iluminação é algo inato à mente e 

acessível a todos os seres vivos. Como essa possibilidade é universal, mesmo pessoas comuns 

podem alcançar a iluminação por meio da purificação mental. No clássico do Leste Asiático 

Despertar da Fé Mahāyāna (大乘起信論), isso é chamado de “iluminação original” (pongak). Para 

Wŏnhyo, o universo inteiro, enquanto expressão dessa iluminação, está em constante processo de 

autorrealização (Rhi, 1971). Essa verdadeira realidade não está separada da mente comum: de fato, 

a mente ordinária contém uma semente que pode levá-la ao supremo. A realidade última é, por isso, 

a mente última. Assim, mesmo que a verdadeira realidade não esteja literalmente na mente comum, 

é possível alcançá-la. Esse estado de desenvolvimento, no qual a iluminação vai se manifestando 

parcial e gradualmente, Wŏnhyo chama de iluminação adquirida (sigak, 始覺). Trata-se da 

iluminação na sua realização concreta e temporal no mundo ordinário. Como uma semente que se 



9 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

torna árvore, a mente caminha em direção ao fruto da iluminação original. Como a iluminação já 

está depositada originalmente na mente sob a forma de tathāgatagarbha, quando a semente é 

descoberta, toda a realidade se revela em sua totalidade. No momento mesmo da iluminação, 

percebe-se que a iluminação adquirida é idêntica à iluminação original, sempre presente na mente. 

Os escritos de Wŏnhyo representam a primeira grande investigação sistemática sobre a 

realidade metafísica fundamental na península coreana. Sua obra Tratado sobre os Dez Modos de 

Resolver Controvérsias (Simmun hwajaeng non, 十門和諍論, em Muller e Nguyen, 2012) 

influenciou não só mestres chineses como Fazang e Cheng-gwan, mas também japoneses como 

Gyōnen, Zenshū e Jōtō. 

Ŭisang (義湘, 625–702), contemporâneo mais jovem de Wŏnhyo e também originário de 

Silla, é o fundador da escola coreana Hwaŏm (C. Huayan). Sua visão está expressa no Diagrama do 

Selo do Oceano (haeindo, 海印圖), onde a cosmovisão abrangente da filosofia Hwaŏm é 

simbolizada de forma notável. As diferenças e distinções são superadas nessa obra e reveladas 

como partes integrais de um todo transcendente. A natureza e as características dessa visão coesa e 

transcendental da realidade, no entanto, não eram de fácil compreensão para todos os budistas. O 

que chamamos de “universo” era simultaneamente vazio de dualidade e de natureza própria, e, 

ainda assim, capaz de integrar todas as coisas. Embora os proponentes da escola Hwaŏm 

utilizassem diversos termos para descrever aspectos dessa realidade, o termo mais geral e 

abrangente é “interfusão perfeita” (wŏnyung, 圓融). 

Como Ŭisang comunica esse entendimento? Embora não exaustivo, ele explica essa ideia 

por meio de uma imagem visual poderosa e instrutiva, articulando um conceito inclusivo do dharma 

universal como interfusão perfeita. Originalmente intitulado Diagrama do Dharmadhātu do 

Veículo Único de Hwaŏm (Hwaŏm ilsŭng pŏpgyedo, 華嚴一乘法界圖), o Diagrama do Selo do 

Oceano (Sāgaramudrā Maṇḍala) é disposto em forma ondulada, simbolizando o Reino do Dharma 

com o ensinamento dos “seis aspectos” (yuksang): marca da universalidade (ch’ongsang, 總相) e 

marca da particularidade (pyŏlgsang, 別相); marca da identidade (tongsang, 同相) e da diferença 



10 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

(yisang, 異相); marca da formação (sŏngsang, 成相) e da desintegração (kwoesang, 壞相). Ou seja, 

o despertar para a realidade da existência é explicado aqui como o despertar simultâneo para marcas 

contrastantes. Assim, desperta-se para a existência simultânea do universal no particular, ou do 

noumenon no fenômeno. Saṃsāra e nirvāṇa estão sempre em harmonia. Fenômeno (sa, 事) e 

Princípio (i, 理) são totalmente fundidos, sem distinção (Ŭisang, Hwaŏm ilsŭng pŏpgye to; ver 

também P. Lee 1993, pp. 161–3). 

 

 

Diagrama do Selo do Oceano (Sāgaramudrā Maṇḍala) 

 

De fato, neste Diagrama do Selo do Oceano, a doutrina ontológica do "surgimento 

interdependente do Reino do Dharma", central para a escola Hwaŏm, é representada como se 

estivesse gravada em um selo retangular, na forma de um poema com 30 estrofes de sete caracteres 

cada (210 caracteres ao todo), numa linha contínua em forma de labirinto com 51 ângulos, 

sugerindo que todos os fenômenos, por não se apegarem a uma natureza própria, mas seguirem as 



11 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

condições, estão interligados e unificados na natureza do dharma; o fato de essa linha terminar no 

mesmo lugar onde começou (o caractere sino-coreano “法” [Dharma], no centro) ilustra a doutrina 

cardinal da Hwaŏm sobre interpenetração, bem como a doutrina budista central do Caminho do 

Meio. O todo e as partes do diagrama se interpenetram harmoniosamente, sem obstruções. Assim, o 

diagrama serve como um resumo abrangente de todos os ensinamentos do Avataṃsaka Sūtra (Sutra 

da Guirlanda de Flores). 

A próxima grande tendência do pensamento budista coreano, o Budismo Yogācāra 

(Consciência-única), não teria sido possível sem o mestre chinês Xuanzang (602–664). Wŏnchŭk 

圓測 (613–696), originalmente do reino de Silla mas que atuou e faleceu na China Tang, foi 

membro de seu círculo interno, embora sua relação com Xuanzang possa ter se enfraquecido com o 

tempo. No entanto, considerando que Wŏnchŭk aderiu plenamente à tradução de Xuanzang do 

Cheng weishi lun (成唯識論), é difícil ver sua posição como fundamentalmente em conflito com 

Xuanzang ou, nesse caso, com o discípulo chinês de Xuanzang, Kuiji (窺基). 

A contribuição mais importante de Xuanzang foi a introdução da doutrina das cinco 

linhagens espirituais distintas (C. wuzhong xing 五種性, S. pañcagotra) dos seres sencientes, 

implicada em sua visão da ālayavijñāna, como mostraram suas novas traduções. Infelizmente, essa 

doutrina foi considerada contraditória à teoria da tathāgatagarbha, pois virtualmente todos 

assumiam que essa teoria implicava que a natureza búdica era universalmente inata em todos os 

seres sencientes. Diante dessa implicação controversa, Wŏnchŭk se empenhou em reconciliar essas 

duas posições aparentemente contraditórias. 

Como Wŏnchŭk conciliava tanto a tathāgatagarbha quanto as cinco diferentes linhagens, 

incluindo os icchantikas (a linhagem de seres que estão além da possibilidade de salvação e que 

perdem para sempre a capacidade de alcançar o nirvāṇa)? Para ele, a natureza búdica pertence ao 

nível do princípio, enquanto as cinco diferentes linhagens pertencem ao nível da prática, cada uma 

com sua própria natureza búdica. Isso tem como consequência que as linhagens indeterminadas 

podem buscar a iluminação (diferente dos pratyekabuddhas [auto-iluminados], śrāvakas [ouvintes] 



12 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

e bodhisattvas). No entanto, isso infelizmente não se aplica à quinta linhagem, ou seja, os 

icchantikas. Ainda assim, Wŏnchŭk tentou interfundir a natureza búdica no nível do princípio com 

a natureza búdica no nível prático, propondo que ambas estavam corretas dentro de seus próprios 

níveis. A natureza búdica deve ser reconhecida no nível do princípio, com certeza, e ele podia 

aceitar a visão da tathāgatagarbha. Mas no nível da prática, é preciso reconhecer a realidade 

existencial do mal e permitir a possibilidade não só de linhagens indeterminadas, mas também dos 

icchantikas. Os icchantikas são, por definição, incapazes de alcançar a iluminação, mas ainda 

podem ascender ao status humano ou celestial se praticarem os cinco preceitos e as dez boas 

condutas, por exemplo. Assim, Wŏnchŭk pôde sustentar que, por causa de nossa tathāgatagarbha 

operando em favor de nossa salvação, todos somos capazes de obtê-la por meio da distinção entre a 

natureza búdica na prática e a no princípio (S. Lee, no prelo). 

A visão de Wŏnchŭk, portanto, pôde seguir coerente sem renunciar à sua lealdade à 

doutrina da escola Yogācāra, segundo a qual toda existência condicionada depende da consciência. 

A consciência é a base de todas as atividades, desde o nascimento até a obtenção da iluminação. 

Além das cinco consciências sensoriais e das duas consciências conceituais, há a oitava consciência, 

chamada “consciência-loja” (ālayavijñāna). Essa é a parte principal da consciência, que serve de 

base para as outras sete. Tudo no mundo é composto de dharmas, onde dharmas são padrões 

interdependentes básicos dentro da natureza geral da realidade. Cada dharma é uma construção 

mental com um processo específico que consiste em um fluxo de eventos momentâneos (Wŏnchŭk, 

Comentário ao Samdhinirmocana-sutra). Mais tarde, a visão Yogācāra de Wŏnchŭk foi transmitida 

à Coreia por meio de seus alunos, como Tochŭng 道證 (c. século VIII) e Taehyŏn 大賢 (c. século 

VIII). 

Nenhuma discussão sobre o Budismo coreano, no entanto, estaria completa sem mencionar 

Chinul 知訥 (1158–1210, nome de Dharma: Pojo), um monge da dinastia Koryŏ e fundador da 

escola Sŏn (禪; C. Chan, J. Zen) do Budismo coreano, que se tornou a corrente dominante do 

pensamento budista na Coreia. 



13 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Comentador erudito e mestre de meditação, ele dedicou suas energias a criar harmonia 

entre duas posições sectárias conflitantes: os que enfatizavam a meditação, por um lado, e os 

devotados aos estudos textuais (kyo 敎), por outro. Iniciou sua carreira como um reformador 

incansável. Isso foi alcançado por meio da introdução e regulamentação das práticas meditativas na 

sangha existente, que mais tarde se tornariam parte integral da escola Sŏn e, eventualmente, de todo 

o Budismo coreano. Uma inovação-chave sua foi a introdução e elaboração dos kong’an (公案, 

registros de casos públicos), especialmente do seu componente central, chamado hwadu (話頭) 

(Park 2005). 

Hwadu significa literalmente “cabeça da fala” ou “limite da linguagem”. Como a fala 

pressupõe um modo discriminatório da mente, o hwadu atua como um mecanismo para transcender 

as discriminações do pensamento discursivo. Em Resolvendo Dúvidas sobre a Observação do 

Hwadu, Chinul sugere que o hwadu produz “conhecimento e visão purificadores” (Chinul-CW, 

244). Ele então apresenta aprovadoramente o hwadu por excelência: “Um monge perguntou a 

Zhaozhou: ‘Um cachorro tem a natureza búdica ou não?’ Zhaozhou respondeu: ‘Mu! [Nada 無!]’” 

(op. cit., 245). 

É senso comum no Budismo Mahāyāna que todos os seres vivos possuem natureza búdica. 

Então por que o monge faz uma pergunta aparentemente absurda, e por que Zhaozhou dá uma 

resposta paradoxal? Ao discutir este hwadu e instruir seus alunos, Chinul afirma que o “Mu” é “a 

arma que destrói o conhecimento e a compreensão errados”. O “Mu” de Zhaozhou aqui não é uma 

resposta afirmativa nem negativa. O estudante de Sŏn não deve vinculá-lo a uma teoria doutrinal—

deve apenas “manter essa pergunta diante de si e manter sua atenção sempre focada”. Assim, 

quando o estudante de Sŏn segue pacientemente o caminho tortuoso porém frutífero do hwadu, 

“inesperadamente, num instante, o estudante ativa um momento de realização quanto ao hwadu 

insípido e fugidio, e o Reino do Dharma da Mente Única torna-se completamente evidente e claro” 

(Op. cit. 246). 



14 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

O método do hwadu, então, permite aos estudantes realizarem a verdadeira natureza 

interior da mente —a vacuidade intrínseca da budeidade — e entrarem no reino do nirvāṇa (H. Kim 

2014). 

Examinemos agora a diferença entre a tradição Sŏn e as escolas doutrinais no Budismo 

coreano, bem como o modo como Chinul propôs uma síntese entre elas. A escola Sŏn é 

distintivamente orientada para a prática. Sŏn refere-se aqui, primordialmente, à prática conjunta de 

samādhi (concentração) e prajñā (sabedoria) (Keel 1984). Já em obras iniciais como 

Encorajamento à Prática e Segredos sobre o Cultivo da Mente, Chinul enfatiza a necessidade de 

“cultivar concentração e sabedoria em conjunto”. Concentração significa uma absorção mental. 

Quando o praticante do Budismo desvia sua atenção do mundo dos objetos sensíveis e volta-se para 

o interior, engaja-se em meditação a fim de obter uma paz inabalável dentro de si. Nesse processo, o 

praticante exercita um foco mental puro que gera um estado de serenidade. Isso é concentração. 

Ademais, como essa concentração naturalmente gera a energia da penetração mental, a mente passa 

a investigar a natureza do mundo e de si mesma, produzindo, assim, um insight sobre a realidade. 

Isso é sabedoria — um entendimento transcendental sobre a natureza do mundo e do eu nele 

inserido, que resulta num estado de vigilância lúcida. O Sŏn, portanto, combina os méritos da 

concentração e da sabedoria, o que leva eventualmente à descoberta da origem de todos os seres 

sencientes — e, de fato, do próprio mundo. 

Mas, qual é a natureza da realidade última do mundo? Chinul costuma chamar essa 

realidade não-condicionada de “Mente Verdadeira” (chinsim 眞心). Essa Mente Verdadeira é 

equivalente à natureza búdica. “Verdadeira” aqui significa ausência absoluta de qualquer ilusão, ou, 

nas palavras de Chinul, “abandonar o falso”. “Mente” refere-se à fonte da realidade, que é como um 

espelho numinoso. Particularmente, o termo não é utilizado para designar a faculdade mental de um 

ser humano individual. Assim, a Mente Verdadeira não pode ser propriamente descrita — ela 

apenas pode ser simbolizada. Por exemplo, ela é simbolizada pelo dharmadhātu no Avataṃsaka 

Sūtra. Seguindo o sutra, Chinul sustenta que os fenômenos do mundo são formados pelas operações 



15 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

da mente. Não há um mundo separado da mente. Chinul, assim, fala da mente sive Buda: a mente 

cria os Budas. 

Nossa mente ordinária é, então, também a Mente Verdadeira? Não. Nossas mentes 

cotidianas — discretas, empíricas, limitadas, individuais e separadas — são apenas fenômenos, 

aparências, manifestações da Mente Verdadeira. Pois não há causa nem efeito para a Mente 

Verdadeira. Ela não está no espaço nem no tempo. Não tem começo nem fim. Inspirado novamente 

pelo Avataṃsaka Sūtra, Chinul afirma que todos os fenômenos são mutuamente interdependentes e 

interpenetrantes. Para ele, no espelho da mente de cada um, existem:  

 

“as funções perfeitamente luminosas e autossuficientes do dharmadhātu que permanecem, 

incluindo a interpenetração desimpedida de todos os fenômenos..., nunca estão separadas da 

natureza iluminada pura (dharmadhātu).” (Chinul-CW, “Realização Completa e Súbita da 

Budeidade”, p. 216–217) 

 

Como, então, podemos realizar essa verdadeira natureza da mente dentro dos limites de 

nossas condições corporificadas e finitas? Em Segredos sobre o Cultivo da Mente, Chinul sugere 

que devemos começar com um despertar súbito (iluminação inicial) por meio do método do hwadu. 

Isso conduz à visão de que “eu sou um Buda” (p. 142). Mas o que devemos fazer a partir desse 

ponto? Em seu período maduro, Chinul propõe que o despertar súbito deve ser seguido por um 

cultivo gradual (p. 144). O despertar para a verdadeira natureza da mente é súbito e imediato. 

Apesar desse despertar para a realidade verdadeira por meio da prática bem-sucedida do hwadu, 

ainda devemos controlar velhos hábitos e cultivar gradualmente diversas qualidades de caráter. Este 

é o processo gradual de cultivo. Por fim, é necessário compreender e agir em perfeita consonância 

(Keel, 1984). 

Em suma, o entendimento da natureza não-dual da mente é obtido subitamente, mas a 

erradicação completa dos males práticos é realizada apenas de forma gradual. Chinul desenvolveu, 



16 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

assim, seu esquema de Despertar Súbito para nossa verdadeira natureza — sob a forma da 

vacuidade — seguido de um Cultivo Gradual. Como um bom monge budista coreano, Chinul 

demonstra uma atitude sincrética admirável diante da controvérsia conhecida como o debate 

Tonjŏm (頓漸), sugerindo uma posição moderada, chamada tono chŏmsu 頓悟漸修 (gradualismo, 

ou seja, despertar súbito seguido de cultivo gradual) (Chinul-CW, “Segredos sobre o Cultivo da 

Mente”, p. 143), em contraste, por exemplo, com tono tonsu 頓悟頓修 (subitismo, ou seja, 

despertar súbito seguido de cultivo súbito) (Peter H. Lee 1993, vol. I, p. 418–419). 

 

CONFUCIONISMO 

 O PANO DE FUNDO DO CONFUCIONISMO COREANO 

A próxima tradição filosófica que consideraremos é o Confucionismo, que foi 

gradualmente transmitido da China Han como parte de um pacote cultural durante os primeiros 

reinos da Coreia. O Confucionismo Clássico das dinastias Pré-Qin e Han contribuiu maciçamente 

para a cultura, sociedade e literatura coreanas, mas foi o Neoconfucionismo, que surgiu muito mais 

tarde nas dinastias medievais Song, Ming e Yuan, que exerceu a maior influência filosófica e 

política sobre a Coreia. Confúcio é, sem dúvida, o fundador do Confucionismo, com o conceito 

central de benevolência (仁), mas tradicionalmente os coreanos aderiram com entusiasmo à ideia de 

fundamentos morais na natureza humana boa, defendida por Mêncio (em especial a ideia dos 

Quatro Germes: o coração/mente da compaixão, da vergonha, da deferência e do senso de 

certo/errado; cf. Mengzi 2A:6). Também foi importante para a ascensão do Neoconfucionismo 

coreano a percepção dos coreanos sobre sua fraqueza existencial e limitação diante do mal moral do 

mundo no caminho do autocultivo, submetendo os aspectos emocionais dessa vulnerabilidade e sua 

superação a análises rigorosas e a soluções incomuns para o aprimoramento de si. 

Um dos quadros conceituais e ontológicos mais importantes encontrados no 

Neoconfucionismo coreano é o par de conceitos de Essência (ch’e 體) e Função (yong 用). Assim 

como na tradição budista, a estrutura Essência-Função permeia toda a visão de realidade entre os 



17 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

neoconfucionistas coreanos ao conectar a estrutura interna dos fenômenos às suas expressões 

externas. Assim, para esses neoconfucionistas, todas as coisas, processos e complexos no universo 

podem ser considerados em termos de dois aspectos: Essência e Função. Assim como no Budismo, 

“Essência” refere-se à estrutura subjacente de algo que fornece a base ou o padrão para suas 

atividades ou mudanças no mundo. “Função” refere-se ao que é manifestado a partir daquilo que 

está oculto ou invisível. Os neoconfucionistas aplicaram o paradigma Essência-Função às partes 

mais importantes de sua construção filosófica, ou seja, cosmologia, psicologia moral, processo de 

autocultivo na aprendizagem do sábio, entre outros. 

É importante ter em mente que “Essência (ch’e 體)”, que literalmente significa “corpo”, 

não se refere a uma entidade reificada, como no conceito metafísico ocidental de substância. 

“Essência” e “Função” referem-se a dois modos ou aspectos diferentes daquilo que é 

fundamentalmente um e o mesmo. Nesse sentido, a Essência de algo não está separada de sua 

Função. Elas se implicam mutuamente de modo contínuo. Contudo, há definitivamente uma ordem 

ou hierarquia entre elas: a Essência sempre é considerada anterior à Função. Ou seja, ela é mais 

fundamental. O Neoconfucionismo, por exemplo, enfatiza repetidamente que a natureza humana 

(sŏng 性) em seu estado não desperto (mibal 未發), isto é, antes de entrar no campo da atividade, é 

a Essência — e os sentimentos expressos na vida cotidiana são sua Função. Nesse contexto, 

“Essência” refere-se ao coração/mente do sábio (às vezes chamado de tosim, C. daoxin, o 

coração/mente do Dao), e “Função” ao comportamento da pessoa comum ou insim (C. renxin, o 

coração/mente de uma pessoa comum). A ideia, então, é que aquilo que é fundamental como 

princípio pode ser puxado em todas as direções no mundo manifesto. Não há dúvida de que esse 

paradigma Essência-Função está profundamente relacionado ao que se conhece como Pensamento 

Correlativo, segundo o qual o mundo é uma teia interconectada onde tudo está situado em ciclos 

dinâmicos de relações — tanto produtivas quanto contraproducentes — com outros fenômenos 

(Needham, 1954). 

Os neoconfucionistas também incorporaram os conceitos budistas de noumeno e fenômeno 

(i-sa), transformando-os na estrutura i-ki 理氣 (Princípio e Força Vital), que passou a ser usada 



18 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

para explicar a natureza (sŏng 性) e os sentimentos (chŏng 情) dos seres humanos. Foi na Coreia da 

dinastia Chosŏn que se deu a discussão mais avançada sobre a relação entre a natureza humana 

original e as emoções, na forma do chamado Debate dos Quatro Sentimentos e Sete Emoções 

(Four-Seven Debate), e é seu iniciador, Yi Hwang 李滉 (1501–1570, nome de pena: T’oegye 

退溪), quem oferece o que provavelmente é o exame mais detalhado do paradigma Essência-

Função em toda a tradição do Leste Asiático (Muller, no prelo). 

Antes de prosseguirmos, cabe uma breve explicação sobre Princípio (理) e Força Vital 

(氣). O Princípio refere-se à ordem universal do mundo e, por isso, é a fonte intangível e abstrata, 

mas ativa e dinâmica, de todas as coisas. Ele não é apenas o princípio do ser de todas as coisas no 

mundo, mas também sua fonte normativa, isto é, a origem do bem no mundo. Assim, o Princípio é 

bom intrinsecamente, e também transcendentalmente, indo muito além dos limites do mundo 

fenomênico manifestado. Mais ainda, a natureza humana não é outra coisa senão esse mesmo 

Princípio exemplificado concretamente nos seres humanos. Nesse sentido, a natureza humana é 

inatamente boa. A pessoa tem um coração/mente (sim 心) cuja natureza (sŏng) é dotada pelo Céu. 

Já que a natureza humana nada mais é do que o Princípio, que está no coração/mente da pessoa, o 

coração/mente deve apontar, por sua própria constituição, para o Princípio. Note-se que o Princípio 

em si não se move, mas estabelece os limites do que pode mover-se no mundo fenomênico. Isso 

porque o Princípio é a fonte organizadora da realidade que, embora invisível, fornece a estrutura e o 

padrão para todos os fenômenos. Quando a plenitude do Princípio como fonte de todos os seres é 

evidenciada, ele é chamado de “Supremo Último” (t’aegŭk 太極, C. taiji). O Supremo Último, 

assim, refere-se ao fundamento metafísico último do desenvolvimento das coisas no mundo, que 

gera por meio de sua polaridade (isto é, as forças de yin e yang). 

Por outro lado, a Força Vital (gi 氣) é uma força ou energia psicofísica que serve como 

veículo do Princípio. Como força concretizante, ela é a matéria primordial da qual tudo no universo 

é feito. Seguindo Zhu Xi, na China Song, os neoconfucionistas da época geralmente acreditavam 

que o Princípio só pode manifestar-se no mundo por meio da Força Vital. Quando o Princípio se 



19 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

manifesta no mundo espaço-temporal por meio da Força Vital, ele se torna material (chil 質). A 

matéria, então, refere-se ao estado em que a Força Vital se torna densa e espessa. Assim, o Princípio 

é idêntico em todo lugar, mas a Força Vital é exemplificada de maneiras ou qualidades distintas. 

Por exemplo, a Força Vital move-se livremente quando é refinada, mas torna-se inerte quando é 

grosseira. 

 

O SURGIMENTO DO DEBATE QUATRO-SETE 

A nova dinastia Chosŏn, que surgiu após a queda da dinastia budista Koryŏ, foi fortemente 

apoiada pela elite letrada confucionista da época. Como mencionado anteriormente, Chŏng Tojŏn, 

em sua obra Array of Critiques against Buddhism (Pulssi chapbyŏn, 1398), lançou as críticas mais 

extensas ao budismo. No entanto, sua contribuição não se limitou a uma polêmica puramente 

negativa. Ele também foi um arquiteto ideológico da cosmovisão neoconfucionista, com total 

compromisso com a ordem do princípio universal em um mundo dominado pela força do ki. 

Contudo, vale destacar que o ataque de Chŏng ao budismo não ficou sem resposta. Seu 

contemporâneo budista Kihwa respondeu de maneira impressionante na obra Exposição da 

Ortodoxia (Hyŏnchŏng non), oferecendo interpretações budistas alternativas ao projeto de 

autoaperfeiçoamento. Kihwa mostra que a questão de como cultivar a vida adequadamente pode ser 

respondida de forma segura a partir de uma perspectiva budista, abordando temas como a 

reprodução da vida ética, as formas estabelecidas de relações sociais, a psicologia moral das 

emoções e o significado do sofrimento e do mal. Em outras palavras, é possível ser budista sem 

abandonar os valores morais da benevolência ou da piedade filial. Sua resposta apresenta uma 

solução notavelmente sincrética, intercultural e ecumênica para o problema abstrato levantado por 

Chŏng. O budismo não é niilismo. 

Apesar do esforço nobre e das soluções elegantes de Kihwa, sua posição não era destinada 

a contrariar a tendência decisiva da época, e acabou sendo isolada demais para conter a onda 

massiva do neoconfucionismo, que se tornaria o Zeitgeist predominante. Sucedendo Chŏng, que 

morreu prematuramente devido a um conflito político, Kwŏn Kŭn (1352–1409) e outros como Yi 



20 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Onjŏk (1491–1553) impulsionaram o neoconfucionismo à condição de ortodoxia filosófica. Embora 

essa fase do confucionismo coreano não estivesse completamente preparada para a explosão 

criativa, ela inaugurou claramente uma nova era de apropriação, preparando o terreno para um 

desenvolvimento mais pleno. Kwŏn foi um dos primeiros a desenvolver sistematicamente a 

metafísica do Princípio e da Força Vital, sugerindo que o coração/mente humano deve ter uma 

natureza que nada mais é do que o princípio celeste (chŏnli). Em outras palavras, o coração/mente é 

Princípio em termos de Essência, mas, em relação à Função, por estar misturado com a Força Vital, 

emite sentimentos (chŏng) ou intenções (ŭi). Sem saber, Kwŏn serviu de catalisador para o que viria 

a ser conhecido como o "Debate dos Quatro e Sete" (ver abaixo). Mas foi apenas em meados do 

século XVI que os neoconfucionistas coreanos estavam prontos para ir além da mera apropriação e 

começar a fazer contribuições dinâmicas e ricas à compreensão profunda das ideias centrais do 

neoconfucionismo. Eles até introduziram novos temas não predominantes na forma original do 

neoconfucionismo. É bem conhecido que, com o “Debate dos Quatro e Sete”, iniciado em meados 

do século XVI, os neoconfucionistas coreanos fizeram uma contribuição impressionante à 

importância das emoções na vida examinada. O debate começou entre T’oegye e Ki Taesŭng 

(1527–1572, nome literário: Kobong), quando começaram a trocar cartas na primavera de 1559. 

Descrito como “o evento intelectual mais importante de toda a história do pensamento confucionista 

coreano”, o debate, à primeira vista, era sobre a origem dos Quatro Germes e das Sete Emoções 

(como alegria, raiva, amor, medo, tristeza, ódio, desejo). Mas, examinando mais de perto, nota-se 

que tratava de (1) a viabilidade de uma metafísica do Princípio (i) e da Força Vital (ki) em termos 

de sua eficácia causal e normatividade; (2) a filosofia moral e psicológica da mente, natureza 

humana e sentimentos; e, mais importante ainda, (3) como alcançar a sabedoria apesar das emoções 

na vida corporal examinada. 

No início do debate, T’oegye sugeriu que: “a emissão dos Quatro Germes envolve apenas 

o i (Princípio) puro, e portanto envolve apenas o bem; a emissão das Sete Emoções envolve ki 

(Força Vital) e, portanto, uma mistura de bem e mal” (Primeira carta a Kobong, A1a, primavera de 

1559, em Yi Hwang [T’oegye] CW, Vol. 1, Livro 16, 402a; Kalton et al. 1994, 1). 



21 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Chamemos isso de tese da emissão separada. A percepção fundamental de T’oegye aqui 

está orientada por seu profundo interesse e experiência em autoaperfeiçoamento no que ele chama 

de “Aprendizado do Sábio” (ver sua obra Os Dez Diagramas do Aprendizado do Sábio, em Kalton 

1988). T’oegye argumentava que apelar para a multiplicidade de papéis desempenhados pelas 

emoções no contexto social não era eficaz. Sua estratégia, então, era fundamentar os Quatro Germes 

(e o Coração/Mente do Dao) no Princípio ativo, por um lado, e fundamentar as Sete Emoções (e o 

Coração/Mente do homem comum) na Força Vital, bifurcando drasticamente os sentimentos em sua 

disparidade. Em especial, ele queria garantir cuidadosamente que os sentimentos potencialmente 

desviantes, que surgem da natureza corporal, não minassem o dinamismo fundamental rumo à 

adequação dos Quatro Germes, como concebidos por Mêncio (Ivanhoe, 2015). 

Nas respostas, Kobong criticou o dualismo evidente implícito na tese da emissão separada. 

Ele argumentou que tanto os Quatro Germes quanto as Sete Emoções são sentimentos humanos 

básicos da mesma natureza. Em sua primeira carta a T’oegye, Kobong ousadamente sugere que os 

Quatro Germes são apenas o lado bom das Sete Emoções. Chamemos isso de tese da continuidade 

entre os Quatro e os Sete. Para Kobong, o erro de T’oegye estava em assumir que os Quatro e os 

Sete são dois tipos distintos de sentimentos e que, consequentemente, existem dois tipos de bons 

sentimentos — os presentes nas Sete Emoções e os nos Quatro Germes. Também era errado 

considerar Princípio e Força Vital como independentes entre si. 

Posteriormente, a resposta contundente de Kobong levou T’oegye a admitir que tanto o 

Princípio quanto a Força Vital estão presentes na origem de todos os sentimentos quando o 

coração/mente é ativado, e que sua tentativa de diferenciá-los em termos de estímulo precisava ser 

revisada. Como parte de sua resposta, T’oegye elaborou uma fórmula que reconhece os papéis 

interdependentes de Princípio e Força Vital, mas com pesos diferentes: no caso das Sete Emoções, a 

Força Vital emite e o Princípio a segue; no caso dos Quatro Germes, o Princípio emite e a Força 

Vital o acompanha (Yi Hwang [T’oegye] CW, Vol. 1, Livro 16, 417b). Assim, em vez da teoria 

original da “emissão separada”, T’oegye propôs a teoria da emissão alternada (hobal 互發), 

segundo a qual o Princípio seria o emissor nos Quatro Germes — mesmo que, tradicionalmente, o 



22 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Princípio não fosse considerado um agente auto-emissor na relação Princípio–Força Vital (Chung 

1995: 73). T’oegye reconheceu, então, que os Quatro e os Sete são todos sentimentos humanos 

básicos e que ambos envolvem simultaneamente Princípio e Força Vital quando surgem. Como ele 

afirma: “Princípio e Força Vital precisam um do outro e dependem mutuamente: um é Essência 

(ch’e) e o outro é Função (yong)” (Yi Hwang [T’oegye] CW, Vol. 1, Livro 16, 405a). 

No entanto, ele ainda insistia que eram coisas distintas porque originavam-se de fontes 

diferentes. Segundo ele, os Quatro Germes estão relacionados à natureza humana original, pois são 

informados pelo princípio celeste, inatos e bons por natureza; enquanto as Sete Emoções se 

relacionam ao dote físico, pois surgem do contato com objetos externos e podem ser boas ou más. 

As Sete não são sentimentos morais genuínos. Na perspectiva menciana, o autoaperfeiçoamento 

exige o cultivo dos Quatro e o controle emocional sobre os Sete. Para T’oegye, os Quatro e o 

Princípio sempre mantêm seu status transcendente e independente, independentemente dos 

acontecimentos concretos, e também preservam sua eficácia causal ao iniciar padrões desejáveis de 

conduta. Como ele declara em várias obras — como nas Cartas sobre os Quatro e os Sete e em 

Crítica à Posição de que o Coração/Mente não tem Essência e Função —: “o Princípio emite (ip’al 

理發)”, “o Princípio se move (idong 理動)” e “o Princípio vem a ser por si mesmo (ija do 理自到)” 

(Yi Hwang [T’oegye] CW, Vol. 1, Livro 16, 464–465a). 

Está claro que T’oegye enfatizou o papel do Princípio no caminho do autoaperfeiçoamento 

por causa de seu caráter autônomo. Ele prescreveu que o autoaperfeiçoamento só poderia ser 

alcançado redirecionando as orientações cegas da Força Vital e nutrindo a natureza humana por 

meio da prática da “Atenção Reverente” (kyŏng 敬). Nos Dez Diagramas do Aprendizado do Sábio, 

T’oegye sugere que: “A Atenção Reverente é o início e a consumação do aprendizado do sábio.” (Yi 

Hwang [T’oegye] CW, Vol. 1, Livro 7, 203a) 

Essa prática possui dois aspectos, externo e interno: externamente, está sempre informada e 

limitada pelo ideal confucionista de comportamento adequado segundo as normas de cortesia 

(Chung 1995: 134). Assim, envolve “ser cauteloso e vigilante em lugares ocultos e isolados” bem 



23 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

como “estar devidamente ordenado e controlado, sério e tranquilo”. Internamente, a prática também 

exige preservar o estado refinado do coração/mente. Já no debate com Kobong, T’oegye sugeria que 

a Atenção Reverente se realiza ao “concentrar-se em uma única coisa sem se desviar dela” e ao 

“regular o exterior para nutrir o interior” (Yi Hwang [T’oegye] CW, Vol. 1, Livro 7, 203b; Kalton 

1988, 85–87). 

Alguns anos após a morte de T’oegye, um novo debate sobre os Quatro e os Sete foi 

iniciado — desta vez entre Yi I (nome de cortesia: Yulgok) e seu amigo Sŏng Hon (nome de 

cortesia: Ugye), quando este último lhe enviou uma carta em 1572. Ugye era um seguidor 

entusiástico da compreensão de T’oegye sobre a relação entre os Quatro Germes e as Sete Emoções, 

e pode-se dizer que Ugye debatia o assunto com Yulgok de forma indireta, representando a posição 

de T’oegye. 

Seguindo T’oegye, Ugye sugeria que os Quatro Germes e as Sete Emoções provinham, 

respectivamente, do Princípio e da Força Vital. Em uma analogia famosa, Ugye comparava o 

Princípio e a Força Vital a um cavaleiro controlando seu cavalo — tal como T’oegye fizera para 

explicar sua teoria da emissão alternada. 

Em resposta a Ugye, Yulgok afirma: “Os Quatro Germes são o lado bom das Sete 

Emoções. As Sete Emoções abrangem os Quatro Germes.” (Kalton et al. 1994: 131) 

Assim, para Yulgok, os Quatro e os Sete não são distintos; os Quatro seriam antes um 

subconjunto apropriado dos Sete. A visão de Yulgok é importante porque nos leva a refletir mais 

profundamente sobre a natureza das emoções despertadas. Na presença de sentimentos bons e maus, 

o que nos permite dizer que os bons são preferíveis aos maus? Yulgok sugere que não se pode fazer 

progresso real se separarmos o trabalho do Princípio e da Força Vital nas situações da vida. 

Quanto à natureza do Princípio, Yulgok nega com firmeza sua existência transcendente e 

independente, assim como sua eficácia causal. Embora o Princípio “penetre” (itong 理通) e a Força 



24 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Vital “delimite” (kiguk 氣局), o Princípio é, por si só, causalmente impotente e adquire agência 

apenas quando segue a Força Vital (Yi I [Yulgok] CW, 10.26a). 

Contudo, isso não significa que Princípio e Força Vital sejam independentes entre si. 

Apesar do papel do Princípio como ordem universal que estrutura as normas, é a Força Vital a única 

potência particularizadora que move as coisas conforme o modelo do Princípio. Yulgok afirma 

então: 

 

“Em geral, o Princípio é o mestre da Força Vital, e a Força Vital é o que o Princípio 

monta… Eles não são duas coisas [separadas], mas também não são uma única 

coisa. Eles não são uma única coisa, por isso são um e ao mesmo tempo dois; não 

são duas coisas, por isso são dois e ao mesmo tempo um.” 

(Yi I [Yulgok] CW, 10.2b) 

 

No que diz respeito ao autoaperfeiçoamento, Yulgok propõe um modelo baseado na 

Integridade (sŏng 誠) para alcançar a sabedoria (sagehood). A Integridade é o fundamento do 

autoaperfeiçoamento porque permite nutrir a própria Força Vital. Assim, o coração/mente torna-se o 

mestre do corpo e o comandante da natureza humana e dos sentimentos por meio dessa agência. 

Mas a Integridade, como fonte de transformação da Força Vital dentro de nós, realiza sua ação 

justamente porque é o verdadeiro Princípio do Céu e a essência original do coração/mente. O 

coração/mente, portanto, possui originalmente a Integridade como sua qualidade moral inata. 

O Debate dos Quatro e Sete continuou, sob diversas formas, até o início do século XX. 

T’oegye e Yulgok, com suas estratégias opostas para lidar com esse desafio, dominam a história do 

pensamento neo-confucionista coreano. De fato, o debate acabou transbordando para outra 

controvérsia — o chamado Debate Horak (湖洛) —, no qual Han Wŏnjin (1681–1751) e Yi Kan 

(1677–1727) discutiram longamente sobre se havia diferença entre a natureza humana e a natureza 



25 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

dos seres não humanos, e também sobre o quanto a natureza humana pode servir de abrigo contra o 

mal no contexto de uma comunidade moral (R. Kim 2015). 

Além disso, o debate deu origem à Controvérsia sobre o Coração/Mente (Simsŏl 心說), a 

partir de meados do século XIX até o século XX. 

Alguns anos após a morte de T’oegye, um novo debate sobre os Quatro Germes e as Sete 

Emoções foi iniciado, desta vez entre Yi I (nome de cortesia: Yulgok) e seu amigo Sŏng Hon (nome 

de cortesia: Ugye), quando este último lhe enviou uma carta em 1572. Ugye era um seguidor 

entusiasta da compreensão de T’oegye sobre a relação entre os Quatro Germes e as Sete Emoções e, 

portanto, pode-se dizer que Ugye estava debatendo a questão com Yulgok de maneira indireta. 

Seguindo T’oegye, Ugye sugeria que os Quatro Germes e as Sete Emoções provinham, 

respectivamente, do Princípio (i) e da Força Vital (ki). Em uma analogia famosa, Ugye comparou o 

Princípio e a Força Vital ao cavaleiro e ao cavalo, como T’oegye já havia feito para ilustrar sua 

teoria da emissão alternada. 

Em resposta a Ugye, Yulgok insistiu: “Os Quatro Germes são o lado bom das Sete 

Emoções. As Sete Emoções compreendem os Quatro Germes.” (Kalton et al. 1994: 131) 

Assim, para Yulgok, os Quatro e os Sete não são entidades separadas; os primeiros são, 

antes, um subconjunto adequado dos últimos. A visão de Yulgok é importante porque aprofunda a 

investigação sobre a natureza das emoções despertadas. Na presença de sentimentos bons e ruins, o 

que nos permite dizer que os bons são preferíveis aos ruins? Yulgok sugere que nenhum progresso 

real pode ser feito se separamos os papéis do Princípio e da Força Vital nas situações concretas da 

vida. 

Quanto à natureza do Princípio, Yulgok nega de forma enfática sua existência 

transcendente e independente, bem como sua eficácia causal. Embora o Princípio “permeie” (itong 

理通) e a Força Vital “delimite” (kiguk 氣局), o Princípio, em si, é causalmente impotente e só 

adquire agência quando atua em conjunto com a Força Vital (Yi I [Yulgok] CW, 10.26a). No 



26 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

entanto, isso não significa que o Princípio e a Força Vital sejam independentes um do outro. Apesar 

do papel do Princípio como ordem universal que estrutura as normas, é a Força Vital a única 

potência particularizadora que move as coisas de acordo com o modelo do Princípio. Yulgok afirma 

então: 

 

“Em geral, o Princípio é o mestre da Força Vital, e a Força Vital é o que o 

Princípio cavalga... Eles não são duas [coisas separadas], mas tampouco são uma 

única coisa. Não são uma única coisa, por isso são um e ao mesmo tempo dois; não 

são duas coisas, por isso são dois e ao mesmo tempo um.” 

(Yi I [Yulgok] CW, 10.2b) 

 

No âmbito do autocultivo, Yulgok propõe um modelo baseado na Integridade (sŏng 誠) 

para alcançar a sabedoria (sagehood). A Integridade é o fundamento do autocultivo porque permite 

nutrir a própria Força Vital. Assim, o coração/mente pode se tornar o mestre do corpo e o 

comandante da natureza humana e dos sentimentos por meio de sua agência. Mas a Integridade, 

como fonte da transformação da Força Vital dentro de nós, realiza sua ação exatamente porque é o 

verdadeiro Princípio do Céu e a essência original do coração/mente. O coração/mente, então, possui 

originalmente a Integridade como sua qualidade moral inata. 

O Debate dos Quatro e Sete continuou, sob várias formas, até o início do século XX. 

T’oegye e Yulgok, com suas estratégias opostas para lidar com esse desafio, são figuras centrais na 

história do pensamento neo-confucionista coreano. De fato, o debate acabou transbordando para 

outra controvérsia — o chamado Debate Horak (湖洛) —, no qual Han Wŏnjin (1681–1751) e Yi 

Kan (1677–1727) discutiram longamente sobre se há ou não uma diferença entre a natureza humana 

e a natureza dos seres não humanos, e também sobre até que ponto a natureza humana pode oferecer 

proteção contra o mal no contexto de uma comunidade moral (R. Kim 2015). 



27 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Esse debate também deu origem à Controvérsia sobre o Coração/Mente (Simsŏl 心說), que 

se desenvolveu desde meados do século XIX até o século XX. 

 

O DESAFIO DAS NOVAS CORRENTES DE PENSAMENTO 

A Coreia Chŏson foi completamente devastada pela invasão japonesa durante a Guerra 

Imjin (1592–1598), o maior conflito do mundo no século XVI, envolvendo quase meio milhão de 

combatentes da Coreia, do Japão e da China, e também pelas invasões manchus-qing (1627 e 1637). 

Como resultado, o neoconfucionismo clássico coreano, em sua forma original, começou a se 

desintegrar. Isso ficou evidente em um renovado — e agora mais positivo — interesse pela natureza 

do coração/mente (sim 心), a partir da perspectiva da Escola da Aprendizagem de Yangming 

(Yangminghak), por exemplo, com Chŏng Chedu 鄭齊斗 (1649–1736). Também testemunhamos a 

atuação de algumas filósofas confucionistas coreanas, como Im Yunjidang 任允摯堂 (1721–1793) 

e Kang Chŏngildang 姜靜一堂 (1772–1832) (Ivanhoe & Wang, no prelo). 

Mais proeminentemente, no século XVIII, um grupo de filósofos mais atentos à realidade 

sociopolítica da Coreia passou a rejeitar o arcabouço metafísico que o Debate dos Quatro 

Sentimentos e Sete Emoções (Sah-Ch’il nonjaeng) pressupunha, fornecendo em seu lugar princípios 

altamente naturalistas para a cosmologia e para a “Aprendizagem do Sábio”, no que hoje se 

denomina “Aprendizagem Prática” (Silhak 實學). Esses filósofos incluem Yu Hyŏngwon 柳馨遠 

(1622–1673) e Yi Ik 李瀷 (1681–1763), entre outros. Dentre eles, havia membros da chamada 

“Escola da Aprendizagem do Norte” (Pukhakpa 北學派), com um intenso interesse por novas 

ideias e tecnologias oriundas da China Qing. Esses estudiosos incluem Hong Taeyong 洪大容 

(1731–1783, pseudônimo: Tamhŏn 湛軒), Pak Chiwon 朴趾源 (1737–1805) e Pak Cheka 朴齊家 

(1750–1850). 

Todos esses pensadores foram reformistas que aspiravam a renovar aquilo que 

consideravam ideias e formas de vida obsoletas da sociedade e da classe letrada de sua época. Em 



28 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

particular, os estudiosos da Aprendizagem Prática compartilhavam uma ênfase geral na utilidade e 

na ampliação do bem-estar da experiência humana. 

Mas foi Chŏng Yagyong 丁若鏞 (1762–1836, pseudônimo: Tasan 茶山) quem ofereceu as 

críticas mais extensas à tradição e construiu um novo sistema, por vezes recorrendo até aos escritos 

jesuítas para criar uma nova forma de neoconfucionismo. Acima de tudo, ele claramente 

desconstruiu o paradigma do Princípio–Força Vital (i–ki 理氣) do neoconfucionismo e o deslocou 

para um novo paradigma, ao integrar parcialmente teorias ocidentais (sem, no entanto, renunciar aos 

elementos centrais do confucionismo). Ele rejeita a estrutura i–ki porque nela não há espaço para a 

emoção, e ela tampouco incorpora as atividades volitivas do agente moral (Baker 2010). 

Como se recorda, o neoconfucionismo clássico sustentava que o coração/mente (sim) 

possui uma natureza transcendente como sua Essência (ch’e 體). Em termos de seu fundamento, ou 

seja, da Essência, o coração/mente é essencialmente sua natureza concedida pelo Céu. Mas em 

termos de sua função (yong 用), o coração/mente humano consiste em seus sentimentos variados. 

Tasan não nega que o coração/mente tenha uma natureza; no entanto, ele recusa a ideia de que o 

Princípio (i) seja a essência do coração/mente da maneira sugerida pelo neoconfucionismo 

tradicional, ou seja, como algo transcendente. 

O que há de mais marcante na filosofia da pessoa humana em Tasan é sua visão de que a 

natureza humana consiste no aspecto integral do coração/mente que se expressa exclusivamente em 

sua inclinação (kiho 嗜好): gostar do bem e desgostar do mal. Essa inclinação é totalmente 

espontânea e automática, sem qualquer adição ou mistura vinda de fora, e, portanto, é inata. A 

natureza humana é apenas um momento ou caráter do coração/mente. Ao reconhecer prontamente 

que o coração/mente e sua inclinação inata “formam um caráter humano unificado”, Tasan deixa 

claro que a “natureza” aqui, em vez de expressar qualquer valor transcendente, deve referir-se à 

inclinação espontânea inerente ao coração/mente. Assim, não podemos ser elogiados — nem, por 

outro lado, culpados — simplesmente por possuí-la. Nossa natureza é inclinada inatamente ao bem 

moral assim como as abelhas são inclinadas a proteger sua rainha. Nesse sentido, essa natureza é 



29 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

fixa. As características e méritos plenos do coração/mente, então, não podem ser esgotados por sua 

natureza (Ivanhoe 2016). 

A natureza do coração/mente humano é originalmente boa? Tasan não discute essa questão 

diretamente, mas podemos inferir que sua resposta é dupla: compreendida como inclinação inata ao 

bem, a natureza deve ser originalmente boa; no entanto, em termos de sua realização concreta, o 

coração/mente é apenas uma potencialidade tanto para o bem quanto para o mal. Em outras 

palavras, o coração/mente, enquanto núcleo da responsabilidade moral, permanece amplamente 

aberto a diversas possibilidades. Isso sugere que ele também possui outros componentes. Por 

exemplo, o coração/mente humano possui o poder da autonomia (chaju chi kwŏn 自主之權) ou da 

ponderação/balanço (kwŏnhyŏng 權衡) (cf. Ensinamentos Essenciais do Mêncio, em Obras 

Completas de Yŏyudang Chŏng Yagyong, vol. II, 5:33b). Esse é o poder pelo qual alguém é capaz 

de realizar o bem ou o mal sem ser determinado por algo externo ou por sua natureza interna. Está 

claro que esse poder reside no coração/mente. Quando o coração/mente, com esse poder de 

autonomia, finalmente emite uma ação, ela poderá ser avaliada como digna de elogio ou de censura. 

Mas, para emitir uma ação, o coração/mente deve primeiro mobilizar seu poder de inteligência 

refinada (yŏngmyŏng 靈明). Este é o poder prático de deliberar e valorar. Ele também inclui o poder 

de execução — a capacidade de realizar aquilo que foi determinado como valioso, mesmo contra os 

estímulos do exterior. Com essa doutrina do poder de autonomia, Tasan se revela o primeiro 

filósofo de toda a Ásia Oriental a defender explicitamente uma filosofia da liberdade como base da 

agência e da moralidade humanas. Assim, pode-se perceber uma espécie de síntese católica 

(tomista)-confucionista operando em sua filosofia. Tasan adota com cautela e seletividade 

elementos da filosofia tomista transmitida pelos jesuítas — em especial, por Matteo Ricci — e 

realiza um deslocamento paradigmático que dá origem a um sistema confucionista inteiramente 

novo e singular (Baker 2002). 

Não há dúvida de que, mesmo para Tasan, a Força Vital (ki 氣) é a responsável pela 

individualidade no mundo. No entanto, ele rejeita de forma categórica a ideia de que essa Força 



30 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Vital derive, em última instância, do Princípio (i 理). Em particular, Tasan rejeita a visão clássica 

do Supremo Último (Taegŭk 太極, em chinês: Taiji) segundo a qual tudo se origina da polaridade 

do yin e do yang. Qual seria, então, a fonte última do ser no mundo? 

Para responder a essa pergunta, devemos agora nos voltar à visão de Tasan sobre o Céu 

(Hanŭl 天). Para ele, o “Céu” significa tipicamente um ser pessoal absoluto. Nesse sentido, ele 

frequentemente o denomina “Senhor do Alto” (Sangje 上帝, chinês: Shangdi). O Supremo Último 

pode até ser o processo inicial da criação do mundo — processo esse governado pelo Sangje — mas 

o próprio Supremo Último não é o princípio dinâmico nem a origem de todas as coisas. De fato, o 

Sangje é um Deus pessoal, o governador do universo e a fonte de sua ordem moral (cf. Lições sobre 

o Zhongyong, em Obras Completas de Yŏyudang Chŏng Yagyong I, 8:30; Autoexortação sobre o 

Zhongyong, em Obras Completas de Yŏyudang Chŏng Yagyong II, 3:5). O Sangje também é 

providencial, isto é, cuida de suas criaturas. 

Fica claro, portanto, que Tasan rejeita a concepção ortodoxa do Princípio (i) ou do 

Supremo Último (Taegŭk) como fundamento último da moralidade, pois um princípio impessoal 

não pode justificar a moralidade. O Supremo Último, entendido como um princípio metafísico, não 

fornece nenhum mecanismo para louvor ou punição. Em outras palavras, dada a visão ortodoxa do 

Princípio, não se vê como os moralmente depravados seriam sancionados e os moralmente virtuosos 

recompensados em um esquema mecanicista e impessoal. Ao ser o soberano e a potência 

providencial do mundo, o Sangje se distingue claramente das inúmeras criaturas. Por essa razão, 

Tasan o considera como o ser espiritual por excelência, ou seja, kwisin (chinês: guishen 鬼神). É 

por isso que os seres espirituais são entidades invisíveis que devem ser objetos de veneração nos 

ritos sacrificiais (H. Kim, 2019b). 

Vamos agora fazer uma pausa para refletir sobre o modo como o espírito filosófico se 

desenvolveu na Coreia Chosŏn; o pensamento nesse período começou com um forte dualismo entre 

Princípio (i) e Força Vital (ki), mas, à medida que progrediu, muitos acabaram por adotar uma visão 



31 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

inclinada à Força Vital. Por exemplo, Sŏ Kyŏngdok (1489–1546; pseudônimo: Hwadam) foi o 

primeiro grande filósofo a defender uma filosofia centrada na Força Vital. 

A filosofia da Força Vital de Hwadam visa promover uma visão unificada do mundo e da 

vida por meio da superação de modos de pensar e viver divididos. Com a noção de Força Vital, ele 

apresenta uma interpretação da realidade que nega qualquer separação essencial entre as diversas 

entidades deste mundo. Para ele, podemos fomentar a vitalidade da vida ao superar divisões, 

quando nos harmonizamos entre nós e com a natureza (J. Kim 2015: 95). Como confucionista, ele 

propõe assim o valor de uma vida comunitária integrada pela Força Vital. Longe do que ele concebe 

como o vazio budista existente externamente, Hwadam defende uma vacuidade interna (hŏ 虛) de 

energia dinâmica que reside na Força Vital (Sŏ 2004: 196). 

Essa tendência orientada pelo ki não apenas influenciou a filosofia de Yulgok, como vimos 

anteriormente, mas também se intensificou após as duas grandes guerras e culminou nas filosofias 

de Hong Taeyong, Ch’oe Hangi (1803–1879; pseudônimo: Hyegang) e Ch’oe Che-u (1824–1864). 

Para começar, Hong propôs uma visão do mundo altamente idiossincrática e orientada pela Força 

Vital, que não é nem absolutista nem relativista. Influenciado por Zhang Zai, pelo Taoismo e por 

ideias ocidentais em seu desenvolvimento da Força Vital, Hong argumentou que a Força Vital não é 

apenas a base metafísica, mas também o fundamento explicativo da natureza das inúmeras 

entidades do universo. De fato, para ele, nada existe que não esteja permeado pela Força Vital. 

Como ele afirma, a Força Vital não tem “dentro ou fora, nem começo ou fim” (Uisanmundap 

[2011: 39–40]). Além disso, os objetos macroscópicos do mundo são gerados por meio da 

“transformação da Força Vital (kihwa 氣化)”. Para Hong, então, todas as entidades, incluindo os 

seres humanos, que são criadas naturalmente por meio do processo de transformação da Força Vital, 

surgem de um estado ideal que ele chama de “um mundo vastamente harmonioso (t’aehwachisae 

太和之世)”. A partir desse ponto de partida geral, Hong propõe uma sugestão axiológica: todas as 

coisas estão em pé de igualdade, pois todas possuem o poder de coexistir à sua própria maneira 

(Uisanmundap [2011: 34–36]). Opondo-se claramente à visão antropocêntrica, ele defende que 



32 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

todas as coisas são iguais em valor. Assim, pode-se dizer que ele sustenta uma visão holística do 

mundo, na qual as diversas coisas estão organicamente e harmonicamente integradas (Hong 

Simsŏngmun [2008: 148–9]). 

Esse padrão de pensamento é ainda mais fortalecido por Hyegang. Em diversas obras, ele 

abandona de vez a noção de Princípio e promove exclusivamente a Força Vital como fonte última 

da realidade do mundo. Ele também enfatiza o espírito pragmático-experimental na investigação da 

natureza. Para Hyegang, a Força Vital preenche o céu e a terra, ou seja, o universo inteiro. 

Independentemente de se agregar ou se dispersar, nada existe que não seja Força Vital (Penetração 

do Espírito e da Força Vital (singit’ong 神氣通), Livro 1, Seção 1, em Obra Expandida de Ch’oe 

Han’gi, Volume 1). Assim, é por causa da Força Vital que o compõe que o mundo inteiro está vivo 

e ativo. Contudo, o aspecto mais interessante de sua ideia é que o conceito de Princípio (i 理) é 

completamente reduzido à Força Vital. Para ele, Princípio significa o princípio lógico coerente 

(choryŏ 理) da Força Vital. Quando a Força Vital é invocada, o Princípio já reside nela. Quando se 

menciona o Princípio, a Força Vital o acompanha. Por essa razão, a máxima de que “o Princípio é 

um e suas manifestações são muitas” (i il pun su 理一分殊), comum na interpretação neo-

confucionista, é substituída pela expressão de que “a Força Vital é uma e suas manifestações são 

muitas” (ki il pun su 氣一分殊). 

Em sua obra posterior, Kihak (氣學, “Estudo da Força Vital”), ele incorpora o conceito de 

unhwa 運化 (movimento cíclico/transformação e mudança) para descrever a ideia de Força Vital. 

Nela, ele distingue dois tipos de Força Vital: hyŏgjil (形質之氣 – Força Vital da forma e da 

qualidade tangível) e a Força Vital do movimento e transformação (unhwa). A terra, a lua, o sol, as 

estrelas e todos os corpos substanciais, portanto tangíveis, são manifestações da Força Vital da 

forma e qualidade tangível, enquanto os fenômenos mais básicos como chuva, luz solar, vento, 

neve, frio, calor, secura e umidade são expressões da Força Vital do movimento e transformação. 

Podemos dizer que a Força Vital da forma e qualidade tangível depende da agregação da Força 



33 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Vital do movimento e transformação (Estudo da Força Vital, Livro 1, Seção 6, Obra Expandida de 

Ch’oe Han’gi, Volume 1). 

Ao final do século XIX, em meio ao início das influências estrangeiras/ocidentais, Ch’oe 

Che-u criou o primeiro sistema filosófico-religioso indígena coreano, chamado Tonghak 

(Aprendizado do Oriente), com ênfase em uma concepção internalizada do Céu no ser humano. 

Como criador desse movimento revolucionário, Ch’oe denomina a realidade última de Força Vital 

Suprema (chiki 至氣). Assim, a Força Vital ocupa papel decisivo em sua cosmovisão. Contudo, 

essa Força Vital não é a mesma encontrada no esquema tradicional neo-confucionista Princípio–

Força Vital. Em Tonghak, “Força Vital” significa “energia dinâmica e criativa”, e não uma força 

material que pode causar o mal moral. Além disso, Ch’oe não considera que essa Força Vital esteja 

sujeita à regulação por uma norma unificadora e controladora como o Princípio. A Força Vital em 

Tonghak é a energia ou espírito que permeia todas as coisas do mundo. Os seres humanos não são 

exceção. É por isso que os humanos podem se unir à Força Vital Suprema. Nesse sentido, a Força 

Vital é uma energia espiritual que protege o coração-mente (守心正氣, Ch’oe, “nonhakmun”, 

Tongkyŏng Taechŏn). Os seres humanos, como tudo o mais no universo, são uma expressão da 

Força Vital Suprema (Ch’oe Che-u, “encantamento”, Tongkyŏng Taechŏn). 

Assim, Ch’oe parece sustentar um forte monismo da Força Vital (sem qualquer Princípio 

metafísico transcendente, formas etc.) (混元一氣). A concepção de Força Vital é fortemente 

colorida pelo xamanismo nativo coreano (musok ou mugyo). De fato, o Tonghak de Ch’oe possui 

muitos elementos xamanísticos, incluindo o mantra de 21 sílabas. Também há um componente 

taoísta, como a ideia de transformação pelo não-agir (wu wei er hua 無爲而化). Além disso, a 

Força Vital Suprema não apenas representa a realidade última, mas também descreve a natureza 

dessa realidade última, chamada Chŏnju ou Hanullim (Deus). Por esse motivo, a Força Vital vai 

além de um aspecto espiritual pessoal e refere-se ao caráter cosmológico de todas as coisas. Ela 

também está presente nos seres inanimados. Nesse sentido, a natureza como um todo é una. A 

realidade última é encontrada em todas as coisas. Pode-se dizer que a visão de Ch’oe é panenteísta. 



34 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

O conceito de Deus (Hanullim) é certamente pessoal, na medida em que possui vontade e poder 

infinitos (造化), mas é também uma noção universal da realidade última (Ch’oe, Tongkyŏng 

Taechŏn). 

 

A FILOSOFIA COREANA MODERNA 

Desde o início do século XX, os filósofos coreanos passaram a prestar atenção às tradições 

filosóficas ocidentais, primeiro à filosofia continental — como o idealismo alemão, o marxismo, a 

fenomenologia e o existencialismo — e, mais recentemente, à filosofia analítica. No entanto, 

poucas dessas correntes criaram raízes na Coreia ou se desenvolveram como uma escola de 

pensamento distintamente coreanizada. A situação é diferente em relação às filosofias mais 

tradicionais, como o budismo, e especialmente o confucionismo. Por exemplo, no início até meados 

do século XX, sob influência do cristianismo recém-chegado, um grupo bastante autoconsciente de 

confucionistas coreanos desenvolveu uma visão filosófica distintivamente indigenizada, ao 

identificar Deus com o mu (Vazio/Nada), efetuando assim uma síntese entre pensamentos 

ocidentais e tradições do Leste Asiático. Yu Yŏng-mo (1890–1981, pseudônimo: Tasŏk) e Ham 

Sŏkhŏn (1901–1989) estão entre os que desenvolveram esse sincretismo. 

De fato, Tasŏk elaborou uma interessante teoria tripartida do “eu”. Primeiro, temos o eu 

corporal (mom-na). Mas este não é significativo para o sentido da vida, pois também é encontrado 

em animais inferiores. Também temos o eu mental (mam-na), que pode ser extremamente egoísta. 

O mais importante é o eu espiritual (ŏl-na), e é esse último que precisa ser elevado para entrar em 

união com a realidade última, que ele chama de Hananim (Deus) — o qual ele identifica com o mu, 

o Nada primordial do qual todas as coisas emergem (H. Kim 2019c). 

Seu discípulo Ham Sŏkhŏn desenvolveu uma filosofia única da história, na qual a força 

motriz histórica não é a classe dominante, mas o povo anônimo que ele chama de “Ssi-al”, seguindo 

Tasŏk. Como fonte dinâmica da vida em desenvolvimento, Ham identifica o Ssi-al com Deus como 

télos espiritual da história. Assim, Ssi-al é ao mesmo tempo origem e fim da vida. Este fim, 



35 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

contudo, não é sobrenatural, mas natural e terreno, e só pode ser alcançado por meio do sofrimento 

histórico como momento necessário. O Ssi-al, como movimento espiritual, só pode superar a si 

mesmo no sofrimento e realizar sua verdadeira natureza no processo histórico concreto (H. Kim 

2016a). 

No campo budista, os budistas modernos coreanos passaram a conceber o budismo como 

uma potencial fonte de transformação social. Frequentemente, enfatizam a noção de “igualdade” 

como ensinamento fundamental do budismo, defendendo o treinamento mental e espiritual como 

parte integrante da vida social. As condições sociais, históricas e políticas da Coreia estavam 

diretamente relacionadas às suas propostas. Por exemplo, no início do século XX, a realidade 

colonial e a chegada do mundo moderno foram as principais preocupações. Já na segunda metade 

do século, voltaram-se para os problemas da ditadura militar, do rápido desenvolvimento 

econômico da Coreia, do surgimento da sociedade de consumo moderna, e do despertar das 

mulheres para a igualdade de gênero. 

Um dos pioneiros mais importantes foi Han Yong-un 韓龍雲 (1879–1944, pseudônimo: 

Manhae), que criticou a política isolacionista anacrônica do budismo tradicional coreano e sua 

incongruência com a realidade contemporânea, abalando o mundo intelectual. Em suas obras, ele 

proclamou os princípios da igualdade, do autoconhecimento e do potencial do budismo como 

guardião do mundo e do progresso. Seu desenvolvimento como ativista e pensador resultou 

justamente de sua adesão a esses princípios, que mais tarde se desenvolveriam no Budismo Minjung 

(das bases populares). 

Outro pioneiro foi Paek Sŏnguk 白性郁 (1897–1981), que demonstrou como os 

pensadores coreanos modernos podiam lidar com a filosofia budista tradicional. Ele se via como 

alguém envolvido com o Abhidharma, não como um corpo de textos que expõe os ensinamentos do 

Buda, mas como a disciplina mais elevada para investigar a natureza da realidade — ou seja, como 

uma metafísica budista (Paek, inédito [original de 1924]). Para Paek, embora a metafísica budista 

possa conter discurso teórico, a parte mais importante era a prática. Uma compreensão teórica pura 



36 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

da verdade do universo é relevante, mas a experiência pessoal, que ele chama de “prática direta” 

(chikchŏp silsŭp 直接實習), é fundamental, pois pode conduzir o praticante a iluminação. Em 

outras palavras, a filosofia budista, para Paek, não é apenas conhecimento, mas sabedoria, que abre 

o caminho da iluminação para a realidade concreta. E isso é o que mais importa para o objetivo 

soteriológico do budismo. 

Para Paek, a essência do budismo consiste em seu entendimento não dual e não substancial 

da realidade, o que ele ilustra cuidadosamente por meio do conceito de igualdade. Todos aceitam 

nominalmente a igualdade, mas também praticam a desigualdade na vida cotidiana, na comunidade 

e na nação. “A igualdade é a mãe da desigualdade, e a desigualdade é a mãe da igualdade”, afirma 

ele (ibid.). As duas são formalmente opostas, mas, na realidade, se pressupõem mutuamente. Ambas 

são necessárias. Assim, sua lógica budista exige que conceitos binários sejam rejeitados em favor da 

não dualidade. Para capturar a verdadeira natureza da realidade como não substancial, Paek 

apresenta o budismo como tendo desenvolvido uma lógica própria, diferente da lógica formal típica 

do Ocidente. Essa lógica budista é conhecida como lógica dos quatro cantos (catuṣkoṭi), composta 

por afirmação, negação, negação da afirmação e negação da negação. Uma consequência 

importante dessa lógica é que o sujeito do conhecimento e seu objeto estão interconectados e obtêm 

suas identidades mutuamente. 

A última figura budista moderna considerada aqui é a monja Kim Iryŏp (1896–1971) e sua 

filosofia feminista e budista. Como líder do movimento feminista da “nova mulher” (sinyŏsŏng), ela 

buscou ativamente o engajamento com questões culturais e sociais, promovendo a autoconsciência 

das mulheres, liberdade (inclusive sexual) e direitos no contexto da complexa interseção entre a 

sociedade confucionista tradicional coreana, a ocidentalização, a modernização e a dominação 

colonial japonesa. Em sua visão, o treinamento budista e religioso contribui significativamente para 

a construção de uma sociedade humana virtuosa (Kim Iryŏp 2014; Park 2017). 

Hoje, a filosofia coreana encontra-se em uma situação única e particularizada na península 

coreana politicamente dividida, e pode ser melhor compreendida quando revisitamos historicamente 



37 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

o desenvolvimento sociopolítico, econômico e intelectual desde 1945. A Coreia foi libertada do 

domínio colonial japonês (1910–1945) com o fim da Segunda Guerra Mundial. Naquela época, 

havia intensos debates ideológicos entre socialistas e liberais. Desde então, a Coreia do Norte 

seguiu o marxismo-leninismo, especialmente a filosofia da autossuficiência (chuch’e 主體) do 

fundador comunista Kim Il-sŏng (1912–1994), enquanto a Coreia do Sul experimentou várias 

correntes filosóficas sob o liberalismo. 

Assim, nos anos 1950 e 60, a filosofia sul-coreana inclinou-se para o idealismo alemão e o 

existencialismo. Logo após a Guerra da Coreia (1950–1953), a ideologia dominante no Sul era o 

“unismo nacional” (ilminjuŭi 一民主義) — a ideia de que os coreanos formam uma única etnia e 

falam uma única língua (Kim Suk-Soo 2008). Esse forte nacionalismo levou rapidamente ao 

anticomunismo ferrenho, que foi combinado à teoria nacional de Fichte e Hegel. Essa combinação 

de nacionalismo e anticomunismo permaneceu inalterada até o movimento pró-democrático de 

junho de 1987, precedido por um envolvimento ativo com a teoria crítica da Escola de Frankfurt 

nos anos 1970 e uma arriscada experimentação com o marxismo-leninismo e a ideologia norte-

coreana nos anos 1980. Os anos 1990 viram a ascensão do neo-racionalismo, pós-marxismo e pós-

estruturalismo. Finalmente, questões de valores ambientais e bem-estar social ganharam destaque 

nos anos 2000. 

Os filósofos sul-coreanos também fizeram esforços contínuos pela democratização. A 

sociedade coreana chegou agora a um ponto crítico, onde sua tradição entra em conflito com a 

modernidade e a pós-modernidade. Na verdade, sua modernização não foi alcançada 

voluntariamente, ou seja, não por uma revolução de baixo, mas por ordem imposta de cima (Kim 

Suk-Soo 2008). Em outras palavras, a sociedade coreana foi modernizada de maneira pré-moderna. 

Rigorosamente falando, a modernização só se consolidou após o movimento democrático de junho 

de 1987. 

Atualmente, há também uma tentativa de resolver o problema da modernização não apenas 

sob a perspectiva do liberalismo ocidental, mas também a partir do pós-marxismo e do 



38 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

confucionismo. Filósofos inclinados ao comunitarismo argumentam que os coreanos não devem 

aceitar ingenuamente o liberalismo ocidental. Para eles, o liberalismo não é adequado à Coreia, pois 

o modo de vida coreano é essencialmente baseado no confucionismo. Dado que a sociedade sul-

coreana se tornou mais individualista e egoísta do que nunca, esses filósofos defendem que a Coreia 

precisa desenvolver um comunitarismo confucionista para enfrentar esse problema. Assim, há uma 

forte demanda para recriar os valores confucionistas nas esferas econômica e política, com o 

objetivo de realizar um valor verdadeiramente leste-asiático que seja compatível com o valor global. 

 

REFERÊNCIAS 

 

Back, Youngsun; IVANHOE, Philip J. (eds.) Traditional Korean Philosophy: Problems and 

Debates. London/New York: Rowman & Littlefield International, 2016. (East Asian Comparative 

Ethics, Politics and Philosophy of Law). 

Bang, In. Tasan Chŏng Yagyongŭi chuyŏksajŏn, kihohakŭro ilda (A Semiotic Investigation into 

Chŏng Yag-yong’s System of Yi). Seoul: Yemunsŏwŏn, 2013. 

Baker, Don. Rebels within Tradition: Thomas Aquinas and Tasan Chong Yagyong. Tasan Hakbo 

[Journal of Tasan Studies], v. 3, p. 32–69, 2002. 

Baker, Don. Practical Ethics and Practical Learning: Tasan’s Approach to Moral Cultivation. Acta 

Koreana, v. 13, n. 2, p. 47–61, 2010. DOI: 10.18399/ACTA.2010.13.2.005.  

Burton, David F. Emptiness Appraised: A Critical Study of Nagarjuna’s Philosophy. London: 

Routledge, 1999. DOI: 10.4324/9781315787343. 

Buswell, Robert E. Jr. The Formation of Ch’an Ideology in China and Korea: The Vajrasamādhi-

Sūtra, a Buddhist Apocryphon. Princeton, NJ: Princeton University Press, 1989. 



39 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Buswell, Robert E. Jr. Cultivating Original Enlightenment: Wŏnhyo’s Exposition of the 

Vajrasamādhi-sūtra (Kŭmgang sammaegyŏng non). Honolulu, HI: University of Hawai’i Press, 

2007. 

Buswell, Robert E. Jr. Numinous Awareness Is Never Dark: The Korean Buddhist Master Chinul’s 

Excerpts on Zen Practice. Honolulu, HI: University of Hawaiʻi Press, 2016. (Korean Classics 

Library. Philosophy and Religion). 

Cawley, Kevin N. Religious and Philosophical Traditions of Korea. London: Routledge, 2019. DOI: 

10.4324/9781315639369. 

Chinul. The Korean Approach to Zen: The Collected Works of Chinul. Translated by Robert E. 

Buswell. Honolulu, HI: University of Hawaii Press, 1983. 

Chinul. Encouragement to Practice. In: The Korean Approach to Zen: The Collected Works of 

Chinul, pp. 96–134. 

Chinul. Secrets on Cultivating the Mind. In: The Korean Approach to Zen: The Collected Works of 

Chinul, pp. 140–159. 

Chinul. Straight Talk on the True Mind. In: The Korean Approach to Zen: The Collected Works of 

Chinul, pp. 160–190. 

Chinul. Dharma Collection. In: The Korean Approach to Zen: The Collected Works of Chinul, pp. 

262–274. 

Ch’oe Che-u. Tongkyŏng Taechŏn [Chondogyo Scripture: Donggyeong Daejeon (Great Scripture 

of Eastern Learning)]. Translated by Yong Choon Kim and Suk San Yoon. Lanham, MD: 

University Press of America, 2007. 

Ch’oe Han’gi [Hyegang]. Chŭngbo Myŏngnaru Ch’ongsŏ (Expanded Collection of Ch’oe Hangi‘ 

Writing). 5 vols. Seoul: Sungkyunkwan University Press, 2002. 



40 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Choi, Suk G.; KIM, Jung-Yeup (eds.) The Idea of Qi/Gi: East Asian and Comparative Philosophical 

Perspectives. Lanham, MD: Lexington Books, 2019. 

Chŏng, Tojŏn. An Array of Critiques of Buddhism (Pulssi chappyŏn). In: Muller, A. Charles 

(ed./trans.), Korea’s Great Buddhist-Confucian Debate, Honolulu, HI: University of Hawaiʻi Press, 

2015. 

Chŏng, Yagyong [Tasan]. Yŏyudang chŏnsŏ (The Complete Works of Yŏyudang Chŏng Yagyong). 

6 vols. Seoul: Tasan Haksul Munhwa Chaedan, 2001. 

Chŏng, Yagyong [Tasan]. Ch’ŏngbon Yŏyudang Chŏnsŏ (The Definitive Version of the Complete 

Works of Yŏyudang Chŏng Yagyong). Seoul: Tasan Haksul Munhwa Chaedan, 2012. 

Chŏng, Yagyong [Tasan]. Admonitions on Governing the People: Manual for All Administrators. 

Translated by Byonghyon Choi. Berkeley and Los Angeles, CA: University of California Press, 

2010. 

Chŏng, Yagyong [Tasan]. The Analects of Dasan: A Korean Syncretic Reading. Vols. I–IV. 

Translated by Hongkyung Kim. New York: Oxford University Press, 2016. 

Chung, Edward Y. J. The Korean Neo-Confucianism of Yi T’oegye and Yi Yulgok: A Reappraisal 

of the “Four-Seven Thesis” and Its Practical Implications for Self-Cultivation. Albany, NY: State 

University of New York Press, 1995. 

Deuchler, Martina. The Confucian Transformation of Korea. A Study of Society and Ideology. 

Cambridge, MA: Council on East Asian Publications, Harvard University, 1992. (Harvard-

Yenching Institute Monograph, No. 36). 

Ham, Sok Hon (Sŏk-hŏn). Queen of Suffering: A Spiritual History of Korea. Translated by E. Sang 

Yu. London: Friends World Committee for Consultation, 1985. 



41 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Hong, Taeyong [Tamhŏn]. Simsŏngmun (Inquiry concerning Human nature and the Heart-mind). 

In: Tamhŏnsŏ (Collected Works of Tamhŏn), Inner Chapters, Volume 1. Seoul: Jimanji Publishing 

Company, 2008. 

Hong, Taeyong [Tamhŏn]. Uisanmundap (Dialogues at Ui mountain). Translated by Kim Taejun 

and Kim Hyomin. Seoul: Jimanji Publishing Company, 2011. 

Committee on Korean Buddhism (eds.). Han’guk Pulgyo Chŏnsŏ (The Complete Works of Korean 

Buddhism). 14 vols. Seoul: Dongguk University Press, 1979–2004. 

Iryŏn. Memorabilia of the Three Kingdoms. In: Lee, Peter H. (ed.), Sourcebook of Korean 

Civilization, Vol. I. New York: Columbia University Press, 1993. p. 5–6. 

Ivanhoe, Philip J. Neo-Confucian Philosophy. In: Routledge Encyclopedia of Philosophy. London: 

Routledge, 1998. DOI: 10.4324/9780415249126-G004-1. 

Ivanhoe, Philip J. The Historical Significance and Contemporary Relevance of the Four-Seven 

Debate. Philosophy East and West, v. 65, n. 2, p. 401–429, 2015. DOI: 10.1353/pew.2015.0029. 

Ivanhoe, Philip J. Three Streams: Confucian Reflections on Learning and the Moral Heart-Mind in 

China, Korea, and Japan. New York: Oxford University Press, 2016. DOI: 

10.1093/acprof:oso/9780190492014.001.0001. 

Ivanhoe, Philip J. Toegye Yi Hwang’s ‘Refutation of Wang Yangmyeong’s Record for Practice’. 

Journal of Confucian Philosophy and Culture, v. 34, p. 73–103, 2020. DOI: 

10.22916/JCPC.2020..34.73. 

Ivanhoe, Philip J.; WANG, Hwayeong (trans.). Korean Women Philosophers and the Idea of a 

Female Sage: The Essential Writings of Im Yunjidang and Gang Jeongildang. New York: Oxford 

University Press, forthcoming. 



42 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Jogye Order of Korean Buddhism (eds.). The Collected Works of Korean Buddhism. 12 vols. 

Seoul: Jogye Order of Korean Buddhism, 2010. 

Kallander, George. Salvation through Dissent: Tonghak Heterodoxy and Early Modern Korean. 

Honolulu, HI: University of Hawaii Press, 2013. 

Kalton, Michael. To Become a Sage: The Ten Diagrams of Sage Learning. New York: Columbia 

University Press, 1988. 

Kalton, Michael. The Four-Seven Debate: Framing a Naturalistic Ethics for Life in a Twenty-First-

Century Evolving Universe. Acta Koreana, v. 18, n. 1, p. 119–143, 2015. DOI: 

10.18399/ACTA.2015.18.1.004. 

Kalton, Michael C. et al. (eds./trans.). The Four-Seven Debate: An Annotated Translation of the 

Most Famous Controversy in Korean Neo-Confucian Thought. Albany, NY: State University of 

New York Press, 1994. 

Keel, Hee-Sung. Chinul, the Founder of the Korean Sŏn Tradition. Fremont, CA: Jain Pub. Co., 

1984. 

Kim, Halla. Nothingness in Korean Buddhism: The Struggle against Nihilism. In: Liu, JeeLoo; 

Berger, Douglas L. (eds.), Nothingness in Asian Philosophy. London: Routledge, 2014. chap. 16. 

Kim, Halla. Ham Sŏkhŏn and the Rise of the Dynamistic Philosophy of History in Korea. Journal of 

Korean Religions, v. 7, n. 2, p. 149–178, 2016a. 

Kim, Halla. From Structure to Action: The Concepts of Che (體) and Yong (用) in Gwon Geun. In: 

Back, Youngsun; Ivanhoe, Philip J. (eds.), Traditional Korean Philosophy: Problems and Debates. 

London/New York: Rowman & Littlefield International, 2016b. chap. 1. 

Kim, Halla. Existential Dimensions of Korean Neo-Confucianism: The Status of Emotions in the 

Four-Seven Debate. Frontiers of Philosophy in China, v. 12, n. 4, p. 591–611, 2017. 



43 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Kim, Halla. Ideals, Institutions and the Possibility of Confucian Democracy. Chŏrak Yŏngu 

(philosophical studies), n. 148, p. 49–72, 2018. 

Kim, Halla. Confucianism Before Confucius: The Yijing and the Rectification of Names. Journal of 

Chinese Philosophy, v. 46, n. 3–4, p. 161–181, 2019a. DOI: 10.1111/1540-6253.12384. 

Kim, Halla. Gwon Geun and Dasan on the Nature of the Mind/Heart. In: Choi, Suk G.; Kim, Jung-

Yeup (eds.), The Idea of Qi/Gi: East Asian and Comparative Philosophical Perspectives. Lanham, 

MD: Lexington Books, 2019b. chap. 5. 

Kim, Halla. Tasŏk Yu Yŏngmo on God as Nothingness. Acta Koreana, v. 22, n. 2, p. 267–286, 

2019c. DOI: 10.18399/ACTA.2019.22.2.004. 

Kim, Halla. Ostasiatische Ontologien. In: Urbich, Jan; Zimmer, Jörg (eds.), Handbuch Ontologie. 

Stuttgart: J.B. Metzler, 2020. p. 287–301. DOI: 10.1007/978-3-476-04638-3_37. 

Kim, Iryŏp. Reflections of a Zen Buddhist Nun: Essays by Zen Master Kim Iryŏp. Translated by Jin 

Y. Park. Honolulu, HI: University of Hawaii Press, 2014. 

Kim, Jung-Yeup. Zhang Zai’s Philosophy of Qi: A Practical Understanding. Lanham, MD: 

Lexington Books, 2015. 

Kim, Jung-Yeup. An Investigation of Hong Daeyong’s Gi Worldview. In: Choi, Suk G.; Kim, Jung-

Yeup (eds.), The Idea of Qi/Gi: East Asian and Comparative Philosophical Perspectives. Lanham, 

MD: Lexington Books, 2019. chap. 8, p. 115–126. 

Kim, Richard T. Human Nature and Animal Nature: The Horak Debate and Its Philosophical 

Significance. International Philosophical Quarterly, v. 55, n. 4, p. 437–456, 2015. DOI: 

10.5840/ipq201592345. 

Kim, Suk-Soo. Hankuk hyŏndae silc’hŏn ch’ŏrak (Contemporary Practical Philosophy in Korea). 

Seoul: Tolbeigei, 2008. 



44 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Korean National Commission for UNESCO (eds.). Main Currents of Korean Thoughts. Seoul: Si-

sa-yong-o-sa, 1983. 

Kwŏn, Kŭn. Iphakdosol (A Diagrammatical Introduction to Learning). Translated by Kwŏn, Dŏkju. 

Seoul: Ŭlyumunhwasa, 1990. 

Lee, Peter H. (ed.) Sourcebook of Korean Civilization, Vol. 1: From Early Times to the Sixteenth 

Century. New York: Columbia University Press, 1993. 

Lee, Peter H. (ed.) Sourcebook of Korean Civilization, Vol. 2: From the Seventeenth Century to the 

Modern Period. New York: Columbia University Press, 1996. 

Lee, Sumi. On the Ālayavijñāna in the Awakening of Faith: Comparing and Contrasting Wŏnhyo 

and Fazang’s Views on Tathāgatagarbha and Ālayavijñāna. Religions, v. 10, n. 9, art. 536, 2019. 

DOI: 10.3390/rel10090536. 

Marx, Karl. Thesen über Feuerbach (Theses on Feuerbach). In: The German Ideology, vol. 5. New 

York: International Publishers, 1976. (Original work written 1845). 

Mengzi (Mencius). The Mengzi. Translated by Bryan W. Van Norden. Indianapolis, IN: Hackett, 

2008. 

Muller, A. Charles (ed./trans.) Korea’s Great Buddhist-Confucian Debate: The Treatises of Chŏng 

Tojŏn (Sambong) and Hamhŏo Tŭktong (Kihwa). Honolulu, HI: University of Hawaiʻi Press, 2015. 

(Korean Classics Library: Philosophy and Religion). 

Muller, A. Charles. The Key Operative Concepts in Korean Buddhist Syncretic Philosophy: 

Interpenetration (通達) and Essence-Function (體用) in Wŏnhyo, Chinul, and Kihwa. Bulletin of 

Tokyo Gakuen University, n. 3, p. 33–38, Mar. 1995. 



45 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Muller, A. Charles; NGUYEN, Cuong Tu (eds.) Wŏnhyo’s Philosophy of Mind. Honolulu, HI: 

University of Hawaiʻi Press, 2012. (International Association of Wŏnhyo Studies’ Collected Works 

of Wŏnhyo 2). 

Needham, Joseph. Science and Civilization in China, vol. 1. New York: Cambridge University 

Press, 1954. 

Odin, Steve. Process Metaphysics and Hua-Yen Buddhism: A Critical Study of Cumulative vs 

Interpenetration. Albany, NY: State University of New York Press, 1982. 

Paek, Sŏng-uk. Pulgyo Sunjŏn Ch’orak [Buddhist Metaphysics] in his Collected Works, Volume 4 

(originally published in Pulgyo, 1924, vol. 7–15), 2021. 

Park, Jin Y. Zen Language in Our Time: The Case of Pojo Chinul’s Huatou Meditation. Philosophy 

East and West, v. 55, n. 1, p. 80–98, 2005. DOI: 10.1353/pew.2004.0047. 

Park, Jin Y. The Makers of Modern Buddhism. Albany, NY: State University of New York Press, 

2010. 

Park, Jin Y. Women and Buddhist Philosophy: Engaging Zen Master Kim Iryŏp. Honolulu, HI: 

University of Hawaii Press, 2017. 

Rhi, Ki-yong (Yi Kiyŏng). Wőnhyo and his Thought. Korea Journal, v. 1, n. 1, p. 4–9, 14, 1971. 

Ro, Young-chan. The Korean Neo-Confucianism of Yi Yulgok. Albany, NY: State University of 

New York Press, 1989. 

Seok, Bong-Rae. Toegye’s and Gobong’s Li-Qi Metaphysics and the Four-Seven Debate. 

Seok, Bong-Rae. Toegye’s and Gobong’s Li-Qi Metaphysics and the Four-Seven Debate. In: Choi, 

Suk G.; Kim, Jung-Yeup (eds.), The Idea of Qi/Gi: East Asian and Comparative Philosophical 

Perspectives. Lanham, MD: Lexington Books, 2019. cap. 6, p. 75–94. 



46 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Sŏ, Kyŏngdok [Hwadam]. Yŏkjuhwdamjip (Translated and Annotated Works of Hwadam). 

Translated by Hwang Gwangul. Seoul: Shinsanmunhwa, 2004. 

Ŭisang. Hwaŏm ilsŭng pŏpgye to (Diagram of the Avataṃsaka Single Vehicle Dharmadhātu) 

(華嚴一乘法界圖). In: Odin, Steve. Process Metaphysics and Hua-Yen Buddhism: A Critical 

Study of Cumulative vs Interpenetration. Albany, NY: State University of New York Press, 1982. p. 

xix-xx. 

Wŏnchŭk. Commentary on the Samdhinirmocana-sutra. In: Lee, Peter H. (ed.), Sourcebook of 

Korean Civilization, vol. 2. New York: Columbia University Press, 1996. 

Wŏnhyo. Wŏnhyo: Selected Works. Translated by A. Charles Muller, Jin Y. Park, and Sem 

Vermeersch. Edited by A. Charles Muller. Seoul: Jogye Order of Korean Buddhism, 2010. (Volume 

1). [Disponível online] 

Wŏnhyo. Commentary on the Awakening of Mahayana Faith (起信論疏). In: Committee on 

Korean Buddhism (eds.), Han’guk Pulgyo Chŏnsŏ (The Complete Works of Korean Buddhism), 

vol. 23. Para tradução em inglês, veja a tese de doutorado de Sung Bae Park: Wonhyo’s 

Commentaries on the “Awakening of Faith in Mahayana”, UC Berkeley, 1979, p. 120–185. 

Wŏnhyo. Expository Notes on the Awakening of Mahayana Faith (大乘起信論別記). In: 

Committee on Korean Buddhism (eds.), Han’guk Pulgyo Chŏnsŏ, vol. 47. 

Wŏnhyo. Commentary on the Adamantine Absorption Sūtra (金剛三昧經論). In: Committee on 

Korean Buddhism (eds.), Han’guk Pulgyo Chŏnsŏ, vol. 20. Para tradução em inglês, ver Buswell, 

Robert E. Jr., Cultivating Original Enlightenment, University of Hawai’i Press, 2007. 

Yi Hwang [T’oegye]. T’oegye Chŏnsŏ (Complete Works of T’oegye). 2 vols. Seoul: 

Sungkyunkwan University Press, 1958. 



47 

KIM, Halla. Filosofia Coreana. EK24007   
 

 

 

FLUXO CONTÍNUO 
2026 

V.23, N.1. 
e-ISSN: 1984-9206 

 

Yi Hwang [T’oegye]. A Korean Confucian Way of Life and Thought: The Chasŏngnok (Record of 

Self-Reflection). Translated by Edward Y. J. Chung. Honolulu, HI: University of Hawaii Press, 

2016. 

Yi I [Yulgok]. Yulgok Chŏnsŏ (Complete Works of Yulgok). 2 vols. Seoul: Sungkyunkwan 

University Press, 1956. 

Xuanzang. On Realizing There is Only The Virtual Nature of Consciousness. Trad.: Peter Lunde 

Johnson. An Lac Publications, 2019.  
 

 
MENTOR, Pedro Farias. KIM, Halla. Filosofia Coreana. Kalagatos, Fortaleza, 
vol.23, n.1, 2026, eK26007, p. 01-47. 

 
Recebido: 11/2025 
Aprovado: 01/2026 

 


