
ConatuSRevista

Filosofia de Spinoza                                                                                                                               

k k k

k k k



© 2025 EdUECE/PPGFil/LETRAFIL/GT Benedictus de Spinoza

A Revista Conatus está cadastrada no Diretório do Sistema LATINDEX
(Sistema Regional de Información en Línea para Revistas Científicas de

América Latina, el Caribe, España y Portugal).

A Revista Conatus está indexada no DOAJ - Directory of open Access Journals:
http://www.doaj.org/ e no indexador EBSCO Publishing: http://www.ebscohost.com/

A Revista Conatus também está indexada no indexador DIALNET:
http://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=15937

Disponível em
https://revistas.uece.br/index.php/conatus/index

Fi c h a Ca t a l o g r á f i c a p r e p a r a d a p e l a
Bi b l i o t e c á r i a Th e l m a Ma r y l a n d a -  CRB -  3/623

      Revista Conatus: Filosofia de Spinoza/Universidade Estadual do Ceará,
          Centro de Humanidades. – v. 1, n. 1, (jul./dez. 2007). – Fortaleza: Ed. da
          Universidade Estadual do Ceará, 2007 – 

         Anual

          ISSN: 1981 - 7517

          1. Filosofia - Periódicos. I. Universidade Estadual do Ceará, Centro
     de Humanidades. 			         
                                                                            CDD: 100

ConatuSRevista

Filosofia de Spinoza 

C
o
n

a
t
u
S

R
ev

is
ta

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a
 

Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025
ISSN: 1981 - 7509 (Eletrônica)

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.17038



Revista anual publicada pelo GT Benedictus de Spinoza

Apoio:
Laboratório de Tradução Especializada em Filosofia - LETRAFIL

Programa de Pós-Graduação em Filosofia - PPGFil - UECE
Editora da Universidade Estadual do Ceará - EdUECE

Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025
Fortaleza, Ceará

ConatuSRevista

Filosofia de Spinoza                                                                                                                               

k k k

k k k



C
o
n

a
t
u
S

R
ev

is
ta

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a
 

CORRESPONDÊNCIA / TO CONTACT US

Revista Conatus - Filosofia de Spinoza

Prof. Dr. Emanuel Angelo da Rocha Fragoso

gt_spinoza@terra.com.br

Fabíola Soares Guerra

fabiolasoaresguerra@gmail.com

Francisca Joelma de Oliveira Ferreira

joelma.sorte@yahoo.com.br

Tel./Fax.: 55 - 085 - 3101 2033
Av. Luciano Carneiro, n. 345 - Bairro de Fátima

CEP 60.410-690 - Fortaleza - CE - Brasil

PUBLICAÇÃO/ PUBLISHED BY 
Editora da Universidade Estadual do Ceará em coedição com o 

Programa de Pós-Graduação em Filosofia (PPGFil) da UECE e com o GT 
Benedictus de Spinoza

CAPA /GRAPHICS EDITOR
Emanuel Angelo da Rocha Fragoso

EDITORAÇÃO/DESKTOP PUBLISHING
Brena Kátia Xavier da Silva

Emanuel Angelo da Rocha Fragoso

REVISÃO GERAL
Emanuel Angelo da Rocha Fragoso

Gercina Isaura da Costa Bezerra

ConatuSRevista

Filosofia de Spinoza 

Imagem da capa: Benedictus de Spinoza em seu gabinete de trabalho 
com a pena na mão e livro aberto.

Imagem gerada por IA pelo app MyStylist (Canvas) a partir da imagem 
do quadro de Spinoza no Wolbuttel (Hamburgo) em setembro de 
2025.

Local do programa gerador: https://www.canva.com/design/

Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025
ISSN: 1981 - 7509 (Eletrônica)



Universidade Estadual do Ceará

Reitor

Hidelbrando dos Santos Soares

Vice-Reitor

Dárcio Italo Alves Teixeira

Pró-Reitora de Pós-Graduação e Pesquisa

Ana Paula Ribeiro Rodrigues

Centro de Humanidades

Kadma Marques Rodrigues (Diretora)

Programa de Pós-Graduação em Filosofia - PPGFil

Vicente Thiago Freire Brazil (Coordenador)

EdUECE
Cleudene de Oliveira Aragão (Diretora)

GT Benedictus de Spinoza

Emanuel Angelo da Rocha Fragoso (Coordenador)

C
o
n

a
t
uS

R
ev

ista

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a 
ConatuSRevista

Filosofia de Spinoza 

Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025
ISSN: 1981 - 7509 (Eletrônica)



EDITOR CIENTÍFICO/SCIENTIFIC EDITOR
Emanuel Angelo da Rocha Fragoso		

COMISSÃO EDITORIAL/EDITORIAL BOARD

CONSELHO EDITORIAL/EDITORIAL ADVISORS

Alex Leite - Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia - UESB (Vitória da Conquista-BA, Brasil)
Aylton Barbieri - Universidade Federal de Santa Catarina - UFSC (Florianópolis-SC, Brasil)
Carlos Balzi - Universidad Nacional de Córdoba - UNC (Córdoba, Argentina)
Carlos Casanova - Doctorado de Filosofía - Universidad de Chile (Beca Conicyt)
César Marchesino - Universidad Nacional de Córdoba - UNC (Córdoba, Argentina)
Diana Cohen - Universidad de Buenos Aires (Buenos Aires, Argentina)
Diego Tatián - Universidad Nacional de Córdoba - UNC (Córdoba, Argentina)
Emanuel Angelo da Rocha Fragoso - Univ. Est. do Ceará - UECE (Fortaleza-CE, Brasil)
Emiliano de Aquino - Universidade Estadual do Ceará - UECE (Fortaleza-CE, Brasil)
Enéias Forlin - Professor do Dept. de Filosofia da Unicamp (Campinas-SP, Brasil)
Estenio Ericson Botelho de Azevedo  (Fortaleza-CE, Brasil)
Hélio Rebello - Universidade Estadual Paulista - UNESP (São Paulo-SP, Brasil)
Homero Santiago - Departamento de Filosofia da USP (São Paulo-SP, Brasil)
Jose Ezcurdia - Universidad Nacional Autónoma de México - UNAM (México-D.F.)
Juliana Merçon - Universidad Veracruzana - UV (Xalapa, México)
Lourenço Leite † - Universidade Federal da Bahia - UFBa (Salvador-Ba, Brasil)
Maria Luísa Ribeiro Ferreira - Universidade de Lisboa, Fac. de Letras (Lisboa, Portugal)
Marilena Chauí - Professora do Departamento de Filosofia da USP (São Paulo-SP, Brasil)
Mauricio Rocha - Pontifícia Universidade Católica - PUC-RJ (Rio de Janeiro-RJ, Brasil)
Odilio Aguiar - Universidade Federal do Ceará - UFC (Fortaleza-CE, Brasil)
Paulo Domenech Oneto - Univ. Fed. do Rio de Janeiro - UFRJ (Rio de Janeiro-RJ, Brasil)
Paulo Vieira Neto - Universidade Federal do Paraná - UFPR (Curitiba-PR, Brasil)
Jefferson Alves de Aquino - Univ. Estadual Vale do Acaraú - UVA (Sobral-CE, Brasil)
Jorge Vasconcellos - Universidade Federal Fluminense - UFF (Rio de Janeiro-RJ, Brasil)
Roberto Leon Ponczek - Universidade Católica de Salvador (Salvador-BA, Brasil)
Sebastián Torres Castaños - Univ. Nacional de Córdoba - UNC (Córdoba, Argentina)
Sérgio Luís Persch - Universidade Federal da Paraíba - UFPB (João Pessoa-PB, Brasil)
Wandeílson Silva de Miranda - Universidade Federal do Maranhão - UFMA (São Bernardo-MA)
Xesús Blanco Echauri - Universidade Santiago de Compostela (Galiza, Espanha)

Adriele da Costa Silva

Aparecida Aguiar Moraes Torres

Arlene Barbosa Felix

Brena Kátia Xavier da Silva

Bruna Nogueira Ferreira de Souza

Carlos Wagner Benevides Gomes

Daniela Ribeiro Alves

Elainy Costa da Silva

Emanuel Angelo da Rocha Fragoso

Estenio Ericson Botelho de Azevedo

Fabíola da Silva Caldas

Fabíola Soares Guerra

Flora Bezerra da Rocha Fragoso

Francisca Juliana Barros Sousa Lima

Henrique Lima da Silva

Jayme Mathias Netto

João Emiliano Fortaleza de Aquino

Jocilene Matias Moreira 
Karine Vieira Miranda

Kauê Ferreira Silva

Renata de Oliveira Silva

Samyla Mayara Silva Aguiar Almeida 
Viviane Silveira Machado

Wandeílson Silva de Miranda

C
o
n

a
t
u
S

R
ev

is
ta

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a
 

ConatuSRevista

Filosofia de Spinoza 

Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025
ISSN: 1981 - 7509 (Eletrônica)



Editorial
Emanuel Angelo da Rocha Fragoso, p. 9-11
Psicodelia Clínica e Experiência Narrativa: Spinoza e a Jornada de 
Aprendizagem dos Afetos
Alessandro Gonçalves Campolina, p. 13-21
Spinoza e a Crítica aos Líderes Religiosos: Uma Abordagem Política do 
Fanatismo 
Brena Kátia Xavier da Silva, p. 23-28
Relação entre Alegria e Aprendizagem: Um diálogo entre Espinosa e 
Vygotsky
Fátima Maria Araújo Bertini, p. 29-34
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa
Flavio Luiz de Castro Freitas
Zilmara de Jesus Viana de Carvalho
Isnara Frazão, p. 35-45
Um breve estudo sobre estatuto ontológico da liberdade no livro I da 
Ética de Espinoza
Francisco Gabriel Marques de Almeida Caroba, p. 47-51
O débito de Hans Jonas à Spinoza: A teoria do organismo jonasiana 
enquanto dependente da ontologia spinozana
Francisco Vale Lima
Cléver Luiz Fernandes, p. 53-64
Spinoza e teoria dos sistemas
Gionatan Carlos Pacheco, p. 65-67
A amizade como resistência: Spinoza e La Boétie diante das relações servis
Henrique Lima da Silva, p. 69-73
Spinoza, a Educação e seus Limites: Da aprendizagem ao exercício da 
docência curativa
Karine Vieira Miranda
Daniela Ribeiro Alves, p. 75-79
Razão, Conatus e Afetos: O caminho spinozano para a liberdade
Kívina de Oliveira Ribeiro, p. 81-87
As três linguagens da Ética de Spinoza

Rais Busom Zabala
(Tradução de Emanuel Angelo da Rocha Fragoso e Wandeílson Silva de Miranda), p. 89-95
Resumos dos Artigos, p. 97-105

Como Publicar, p. 107-109

k k k

C
o
n

a
t
uS

R
ev

ista

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a 
ConatuSRevista

Filosofia de Spinoza 

Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025
ISSN: 1981 - 7509 (Eletrônica)

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.17038





C
o
n

a
t
uS

R
ev

ista

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a 

9Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Editorial

Homo liber nunquam dolo malo
sed semper cum fide agit.1 

Benedictus de Spinoza
(Ethica, Pars IV, Prop. LXXII)

Devido às considerações dos critérios editoriais de nossa revista e visando 
um alinhamento com a organização administrativa-editorial do Setor de 

Periódicos da Universidade Estadual do Ceará - UECE, retornamos nesta edição 
de 2025 da Revista Conatus - Filosofia de Spinoza à periodicidade anual. 
E, visando a melhoria do fluxo editorial, passamos a adotar o sistema de “fluxo 
contínuo” com periodicidade anual, no qual os textos vão sendo publicados à 
medida em que a avaliação for finalizada e o texto aprovado. No início do ano 
seguinte, publicaremos uma edição integral com todos os textos publicados no 
ano anterior.

Neste número de nossa Revista Conatus - Filosofia de Spinoza, estamos 
publicando onze (11) textos, sendo dez (10) artigos e uma (1) tradução. 

O primeiro texto, de autoria de Alessandro Gonçalves Campolina, intitula-
se Psicodelia Clínica e Experiência Narrativa: Spinoza e a Jornada de 
Aprendizagem dos Afetos, no qual o autor descreve a “experiência psicodélica” 
como uma “aprendizagem experiencial que atravessa estágios de preparação, 
experimentação e integração, marcados por variações de intensidade afetiva”, 
visando demonstrar que a “psicodelia clínica” pode se afirmar como arte do 
encontro e cartografia do desejo, em consonância com a ética de Spinoza, na 
qual pensar é aumentar a potência de existir em intersecções narrativas.

A seguir, Brena Kátia Xavier da Silva, com o texto intitulado Spinoza e a Crítica 
aos Líderes Religiosos: Uma Abordagem Política do Fanatismo, analisa 
a relação entre religião, poder político e fanatismo a partir da filosofia de 
Benedictus de Spinoza, especialmente do Tratado Teológico-Político. Partindo 
da tese spinozana de que o medo e a esperança são os principais afetos que 
alimentam a superstição e a servidão humana, investigamos como líderes 
religiosos e agentes políticos instrumentalizam a fé para produzir obediência, 
silenciamento do dissenso e enfraquecimento da democracia. Para tal, 
demonstra que a fusão entre religião e governo favorece a proliferação do 
fanatismo, transforma dogmas em dispositivos de controle social e compromete 
princípios fundamentais como a liberdade de expressão e a laicidade do 
Estado, concluindo que a atualidade do pensamento spinozano reside em sua 
capacidade de desvelar os mecanismos afetivos e políticos que sustentam o 
obscurantismo religioso, oferecendo instrumentos conceituais para a defesa 

1 Tradução: “O homem livre não age nunca com dolo mau, mas sempre de boa fé.” (Ética, 
Parte 4, Proposição 72).

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.17037



Editorial. p. 9-11

C
o
n

a
t
u
S

R
ev

is
ta

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a
 

10 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

da autonomia do pensamento, da separação entre religião e poder civil e da 
liberdade como fundamento da vida democrática.

No terceiro texto, Fátima Maria Araújo Bertini, em seu artigo intitulado Relação 
entre Alegria e Aprendizagem: Um diálogo entre Espinosa e Vygotsky aborda 
a relação entre o afeto de alegria e a aprendizagem, estabelecendo um diálogo 
entre as perspectivas filosóficas de Espinosa e a teoria de Vygotsky. Destacando 
a importância de compreender os próprios afetos de forma clara e distinta, 
associando a alegria ao conhecimento intuitivo e ao amor a Deus em Espinosa, 
e, enfatizando a afetividade, incluindo a alegria, como elemento central no 
processo de aprendizagem e desenvolvimento em Vygotsky, propondo que a 
educação deve ser um espaço de encontros alegres, que aumentem a potência 
de agir e promovam aprendizagens significativas.

A seguir, Flavio Luiz de Castro Freitas, Zilmara de Jesus Viana de Carvalho 
e Isnara Frazão, com o texto As paixões alegres como caminho para uma 
afetividade ativa, objetivam apresentar o problema das paixões alegres em 
Espinosa a partir da leitura proposta por Gilles Deleuze, adotando o método 
de análise textual, tendo como principais referências a obra-prima de Espinosa 
Ética demonstrada segundo a ordem geométrica, bem como Espinosa: Filosofia 
Prática (1972) e Espinosa e o problema da expressão (1968) de Gilles Deleuze.

No quinto texto, Francisco Gabriel Marques de Almeida Caroba, com o artigo 
intitulado Um breve estudo sobre o estatuto ontológico da Liberdade no 
livro I da Ética de Espinoza, partindo da consideração da liberdade como 
um conceito central da Ética filosófica e da defesa de Spinoza em sua Ética da 
liberdade como indissociável de sua própria explicação sobre o Real em sua 
totalidade, explicar a relação íntima entre a ontologia e a ética ou da relação 
fundamental e fundante do primeiro com relação à segunda que encontramos 
na Ética nos auxiliará a compreender como o conceito de liberdade em seu 
estatuto fundamentalmente ontológico, a partir das noções de ‘‘Substância’’ e 
‘‘Modos’’, se diferencia da noção de libertas indifferentiae.

A seguir, no sexto artigo, Francisco Vale Lima e Cléver Luiz Fernandes, com o 
artigo intitulado O débito de Hans Jonas à Spinoza: a teoria do organismo 
jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, pretendem demonstrar 
como a “teoria do organismo” de Hans Jonas é, em sua essência, dependente da 
ontologia de Baruch Spinoza, estabelecendo um paralelo entre esta teoria e a 
doutrina da substância de Spinoza, evidenciando as heranças diretas da teoria 
spinozana presentes na teoria jonasiana do organismo.

Na sequência, Gionatan Carlos Pacheco, com o artigo intitulado Spinoza e 
teoria dos sistemas, busca mostrar que, em certa medida, Spinoza antecipou 
princípios de teorias atuais sobre sistemas, e como estas nos servem para 
jogar luz acerca de princípios utilizados por Spinoza, mas não explicitamente 
definidos. Buscamos na Ética princípios como do limiar de entropia, da 
interdependência, da não-linearidade de propagação, da homeostase, da 
entropia e da hierarquia de dependência.

A seguir, no oitavo texto, Henrique Lima da Silva, com o artigo intitulado A 
amizade como resistência: Spinoza e La Boétie diante das relações servis, 
analisa a noção de amizade em Étienne de La Boétie e Benedictus de Spinoza 
como alternativa ética e política às relações de servidão, por meio de uma leitura 
comparada entre os dois autores, destacando como a amizade pode operar 
como uma forma de resistência ativa contra a dominação e um fundamento 



Editorial. p. 9-11

C
o
n

a
t
uS

R
ev

ista

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a 

11Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

positivo da liberdade coletiva. Em sua obra Discurso da Servidão Voluntária, 
La Boétie apresenta a amizade como vínculo entre iguais que preservam a 
memória da liberdade, em contraposição às relações servis que sustentam o 
poder do tirano, baseando-se na reciprocidade e na virtude, e não em idolatria 
ou submissão. Spinoza, por sua vez, compreende a amizade como um afeto 
alegre que fortalece os homens por meio da razão e da utilidade comum, 
fundando-se na firmeza e na generosidade: a primeira, voltada à conservação 
racional de si; a segunda, ao auxílio mútuo e à união entre os semelhantes.

A seguir, no nono artigo, Karine Vieira Miranda e Daniela Ribeiro Alves, com 
o texto intitulado Spinoza, a Educação e seus Limites: da aprendizagem ao 
exercício da docência curativa, objetivam explorar o lugar do ensino em 
sua filosofia, acompanhando a jornada do pensador holandês Benedictus de 
Spinoza de discente a docente, de aprendiz a mestre – com destaque para o 
pioneirismo desse viés pedagógico spinozano na obra Spinoza como Educador 
de William Louis Rabenort – culminando com a apresentação da filosofia 
spinozana como um projeto pedagógico e curativo, focado na “emenda do 
intelecto” e na “cura da mente” por meio da razão.

No décimo artigo, Kívina de Oliveira Ribeiro, em seu artigo intitulado Razão, 
Conatus e Afetos: o caminho spinozano para a liberdade, investiga a 
concepção spinozana de liberdade e beatitude, destacando o aperfeiçoamento 
do intelecto e a ordenação dos afetos a partir da consideração spinozana de 
que a verdadeira liberdade não é escolha arbitrária, mas compreensão racional 
da ordem necessária da Natureza, afastando-se dos afetos passivos.

Por fim, encerramos este número com a tradução do artigo escrito pelo 
pesquisador catalão Rais Busom Zabala2 intitulada Els tres llenguatges de 
L’Etica de Spinoza (As três linguagens da Ética de Spinoza), realizada por 
Emanuel Angelo da Rocha Fragoso e Wandeilson Silva de Miranda, publicado 
originalmente na Revista Anuari de la Societat Catalana de Filosofia em seu 
número 3, p. 65-73, no ano de 1989.

Reiteramos o convite aos/às Colegas que se interessam pelo filósofo holandês, 
ou pelos temas por ele abordados, para que nos enviem seus textos para 
possível publicação na Revista Conatus - Filosofia de Spinoza, lembrando 
que os mesmos devem estar adequados às regras de publicação.

Boa leitura!

Emanuel Angelo da Rocha Fragoso (Editor)

k k k

2 Aproveitamos para agradecer ao autor Rais Busom Zabala por gentilmente nos ter concedido 
permissão para traduzirmos seu texto.





13Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Alessandro Gonçalves Campolina *  

* Médico, pesquisador e professor no Instituto do Câncer 
do Estado de São Paulo/Faculdade de Medicina da 
Universidade de São Paulo (USP). Participou de diversos 
treinamentos em Medicina Mente-Corpo no Brasil e no 
exterior (Centro Mente Aberta da Universidade Federal 
de São Paulo - Unifesp, Associação Brasileira de Hipnose, 
Centro de Musicoterapia Benenzon - Brasil, Instituto 
Félix Guattari - Brasil, Benson-Henry Institute - Harvard 
Medical School)  e possui certificação internacional em 
Terapia Psicodélica pelo California Institute of Integral 
Studies (CIIS, EUA) e pela Multidisciplinary Association 
for Psychedelic Studies (MAPS, EUA). 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/0176903783847881.
E-mail: alessandro.campolina@hc.fm.usp.br

Psicodelia Clínica e Experiência Narrativa:
Spinoza e a Jornada de Aprendizagem dos Afetos

Introdução

A experiência psicodélica pode ser vista como 
uma jornada através do fluir de afetos que 

delineiam a conexão entre ideias pertinentes e 
ações apropriadas. Uma experiência expandida 
de vida, que se confunde com uma longa 
aprendizagem experiencial em que é possível 
identificar estágios que perpassam a “infância”, 
a “adolescência” e a “maturidade” de um 
processo de transformação1.

O mais fundamental desses estágios é 
conhecido como a “preparação”, sendo que a 
primeira tarefa preparatória, nesta que poderia 
ser chamada a “infância psicodélica”, é estar à 
altura das travessias mais exigentes, destacando 
as perspectivas a serem contrastadas. Toda 
experiência psicodélica deveria começar e 
terminar na exploração do território existencial 
e de seus contornos, muitas vezes identificados 
com o conceito de “set and setting”2. “Elaborar o 
mapa de um território, considerar suas estradas, 
contornos, geologia, clima, e a relação com os 
arredores, talvez ensinará mais sobre história 
e geografia do que qualquer conhecimento 
genérico de um determinado lugar”1. Neste 
sentido, este estágio é a verdadeira idade para 
a exploração e romantização da vida. Uma 
aventura movida pelo interesse que prepara 
o manifestar da mente como um processo de 

concrescência3. Um estudo cuidadoso do lugar 
exato da exploração, durante o estágio de 
“preparação”, assemelha-se à aventura de um 
romance, sem a qual, no melhor dos casos, se 
obtém apenas conhecimento inerte e, no pior 
dos casos, desprezo pelas ideias e ausência de 
conhecimento3.

Após o estágio de “preparação”, a conquista 
progressiva da precisão é a marca de um novo 
estágio nesta jornada: a “experiência” ou o que 
poderia ser chamado de “adolescência psicodélica”. 
Marcado pela administração da substância 
psicoativa propriamente dita, este estágio 
pressupõe processos de precisão que também 
representam uma adição ao conhecimento. 
Nesse estágio, a amplidão das relações contidas 
em uma dada perspectiva está subordinada ao 
caráter exato da formulação explorada no estágio 
anterior. Os fatos explorados, que inicialmente 
mostraram ideias com possibilidades de 
significação ampla, são então organizados em 
uma ordem sistemática, formando tanto uma 
revelação quanto uma análise da matéria geral 
da exploração inicial. O estágio da “experiência” 
é a ascensão e a apreensão dos princípios 
da aquisição de um conhecimento preciso 
dos detalhes muitas vezes imperceptíveis na 
experiência ordinária. Durante este estágio, a 
exploração constitui o pano de fundo. O palco é 
dominado pelo fato inexorável de que existem 
caminhos retilíneos e caminhos tortuosos, em 
suas verdades transitórias; mas o romance 
continua vivo, e a arte da clínica psicodélica 
está em animá-lo em meio às compreensões que 
emergem das percepções implicadas.

O estágio final pode ser considerado 
um estágio de “integração”; uma espécie de 
grande síntese alcançada através de um modo 
transformador de conexão da experiência 
psicodélica com a matriz sociocultural em 
que se está inserido. O estágio de integração 

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.15508



14 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Campolina, Alessandro Gonçalves. Psicodelia Clínica e Experiência Narrativa:
Spinoza e a Jornada de Aprendizagem dos Afetos, p. 13-21.

pressupõe processos de generalização que 
caracterizam um período de “maturidade 
psicodélica”. Um estágio em que a consciência 
descarta detalhes em favor da aplicação ativa 
de princípios, transformando estes detalhes em 
hábitos subconscientes. De certa forma, é um 
retorno à exploração com a vantagem de se levar 
consigo novas conexões de ideias e técnicas 
relacionais relevantes. É o desfrute da finalidade 
da experimentação precisa, que pode conduzir 
a um êxito final nas mais diversas dimensões 
do existir. O processo de generalização que 
ocorre neste estágio é, portanto, a aquisição 
da arte de utilizar os conhecimentos, pondo 
de lado detalhes em favor de princípios, em 
uma espécie de “consenso especial” entre os 
mundos ordinários da preparação e os mundos 
não ordinários da experimentação psicodélica. 
Assim, o ideal de uma integração não é tanto o 
conhecimento, mas a força das tendências. Sua 
finalidade é transformar o que se apreende com 
a experiência em força de mudança, a partir da 
potência das conexões ampliadas.

Enfim, pode-se dizer que em um estágio 
de preparação, o “experimentante” eleva-se 
com dificuldade do particular para vislumbres 
de ideias gerais; já no estágio de integração, 
partindo de ideias gerais, procura estudar suas 
aplicações a casos concretos. Uma experiência 
psicodélica bem planejada não deixa de ser, de 
alguma forma, um estudo da grande extensão 
da generalidade, sem perder de vista a efetuação 
desta generalidade em fatos concretos.

A singularidade deste processo reside em 
desvelar neste caminho imprevisível, o delicado 
equilíbrio entre liberdade e disciplina, o compasso 
exato que conduz ao ápice do progresso sobre 
todos os enigmas a serem desdobrados. O 
segredo do êxito se revela na cadência, na batida 
que pulsa; e o segredo dessa batida reside na 
entrega total à “jornada do afeto”. 

Lógica do Encontro e a Potência de Afetar e 
Ser Afetado

O afeto “é o efeito do encontro entre corpos 
e, como tal, envolve aumento ou diminuição da 
potência de agir e da potência de afetar e ser 
afetado dos modos por ele implicados.”4. Para 
Spinoza, o corpo emerge da força dos encontros 
com outros corpos que compõem ou decompõem 
sua estrutura. O corpo está em interação com o 
universo na medida em que afeta e é afetado. 

Um corpo pode ser afetado de muitas maneiras, 
pelas quais sua potência de agir é aumentada ou 
diminuída, enquanto outras tantas não tornam 
sua potência de agir nem maior nem menor. No 
postulado 1 da terceira parte da Ética, Espinoza 
afirma que o corpo humano pode sofrer 
muitas mudanças, sem deixar, entretanto, de 
preservar as impressões ou traços dos objetos 
e, consequentemente, as imagens das coisas 
(E3P1)5. 

Neste sentido, o aumento da potência 
de agir do corpo constitui um afeto alegre, 
enquanto que sua diminuição, um afeto triste. 
Como estabelece Espinosa na proposição 28 da 
terceira parte da Ética “tudo o que imaginamos 
que conduz à alegria, esforçar-nos-emos por 
fazer de modo a que se produza; mas tudo o 
que imaginamos que lhe é contrário ou conduz 
à tristeza, esforçar-nos-emos por afastá-lo ou 
destruí-lo” (E3P28)5. Tal proposição “recorre 
justamente à igualdade e à simultaneidade entre 
a potência de pensar da mente e a potência de 
agir do corpo”4. 

A filosofia da ação de Spinoza pressupõe, 
portanto, que o sujeito tenha uma atitude ativa 
no sentido de se esforçar para propiciar bons 
encontros, que produzam alegrias, aumentem 
a potência de agir, afastem-no das tristezas 
que a diminui. Para Spinoza, agir livremente 
não consiste em submeter-se a uma finalidade 
transcendente, movido por paixões como o 
medo ou a esperança, mas em exercer a potência 
de selecionar e organizar os encontros que 
compõem a experiência, de modo a aumentar 
a própria capacidade de existir e compreender. 
A liberdade, nesse sentido, não é uma escolha 
arbitrária, mas a expressão ativa da razão 
ao reconhecer as causas que nos afetam e ao 
integrá-las numa ordem própria, imanente aos 
próprios encontros6.

Assim, na filosofia de Espinoza, podemos 
encontrar o conceito de “conatus” que traduz 
o esforço para experimentar alegria, ampliar a 
potência de agir, imaginar e encontrar o que é 
causa de alegria, o que mantém e favorece essa 
causa; mas é também esforço para exorcizar a 
tristeza, imaginar e encontrar o que destrói, a 
causa de tristeza. Quanto maior é a alegria de 
que somos afetados, tanto maior é a perfeição. 
Segundo Espinoza, o conatus é o esforço 
de “perseverar em seu ser por uma duração 



15Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Campolina, Alessandro Gonçalves. Psicodelia Clínica e Experiência Narrativa:
Spinoza e a Jornada de Aprendizagem dos Afetos, p. 13-21.

indefinida, e estar consciente desse seu esforço” 
(E3P7)5, pois “cada coisa esforça-se, tanto 
quanto está em si, por perseverar em seu ser” 
(E3P6)5.

Na lógica dos afetos, a interioridade 
psicológica não é distinta da exterioridade 
corpórea, ou seja, os afetos são concebidos como 
uma modalidade de pensamento que não passa 
pela representação. Segundo Silva, os afetos são 
o registro mental dos efeitos das intensidades 
sobre o corpo4. Os afetos manifestam de modo 
privilegiado a simultaneidade entre o que se 
passa no corpo e na mente e seu estudo propicia 
a Espinosa a ocasião de descartar a impressão 
de uma alternância ou de uma correspondência 
em que houvesse uma defasagem temporal (e, 
portanto, uma prioridade de um dos termos)4.

A filosofia de Espinoza mostra, assim, que 
o corpo pode ser afetado de muitas maneiras ao 
mesmo tempo. Neste sentido, a capacidade de ser 
afetado relaciona-se à possibilidade de tornar-se 
ativo e livre. “Por outro lado, tal capacidade deixa-
nos vulneráveis porque sujeitos às oscilações que 
dependem do acaso, da fortuidade dos encontros 
com corpos que podem ora nos afetar de alegria, 
ora de tristeza” 5. 

Estilo de Apego e Jornada do Afeto

Na “jornada do afeto”, podemos nos 
deparar com o conceito de apego, desenvolvido 
pelo psiquiatra inglês John Bowlby em 1969, 
logo tornando-se uma das ideias mais influentes 
da psicanálise moderna. Segundo a teoria de 
Bowlby, o apego é um sistema comportamental 
inato que se ativa em situações de ameaça 
ou desconforto7. Nessas circunstâncias, uma 
criança busca proteção e segurança junto a seus 
cuidadores, em especial os pais. Conforme a 
teoria, o tipo de resposta que a criança recebe 
na interação com os cuidadores influencia 
diretamente a qualidade de seu vínculo 
emocional e sua forma de se relacionar com 
outras pessoas ao longo da vida.

Se os cuidadores oferecem suporte constante 
e confiável, a criança tende a desenvolver o 
que Bowlby descreveu como “apego seguro”. 
Esse tipo de apego permite à criança explorar 
o mundo ao seu redor com confiança, sabendo 
que pode retornar a uma base segura quando 
necessário. Por outro lado, em situações onde 
essa proteção não é adequadamente oferecida, 

a criança desenvolve um “apego inseguro”. Por 
exemplo, ao começar a engatinhar ou dar os 
primeiros passos, a criança precisa sentir que 
pode se afastar fisicamente do cuidador, mas que 
este estará disponível para protegê-la e acolhê-
la caso algo dê errado. Sem essa segurança, a 
criança pode desenvolver medos profundos, 
dificuldades de exploração e desconfiança em 
relação ao ambiente e às pessoas. A ausência 
dessa base segura, portanto, pode comprometer 
não apenas o bem-estar emocional da criança, 
mas também sua capacidade de construir relações 
saudáveis na vida adulta. Uma experiência afetiva 
estabelecida a partir de um tipo de vínculo que 
gera insegurança e desconfiança, sentimentos que 
muitas vezes acompanham o indivíduo durante 
toda a vida, influenciando negativamente seus 
relacionamentos interpessoais8.

Segundo Bowlby, o vínculo estabelecido 
na infância também exerce profunda influência 
sobre a autoimagem da criança7. Quando 
uma criança não se sente amada pelos pais, 
muitas vezes não consegue compreender 
a falta de afeição como uma limitação dos 
próprios cuidadores. Em vez disso, ela tende 
a internalizar essa rejeição, acreditando que 
está agindo de forma errada ou insuficiente. 
Essa percepção leva a um esforço constante 
para tentar “merecer” o amor dos pais; um 
processo que, na maioria das vezes, resulta em 
frustração. Em termos psicodinâmicos, esse 
esforço pode marcar profundamente a infância 
e criar um padrão de busca por validação 
externa, além de dificuldade para estabelecer 
limites saudáveis em relações futuras. A 
criança cresce tentando desvendar os motivos 
da falta de amor parental; mas muitas vezes, 
suas tentativas de compreensão não chegam a 
resultados satisfatórios8.

De uma maneira geral, a Teoria do 
Apego proposta por Bowlby enfatiza que o 
desenvolvimento psicológico e emocional 
saudável depende de a criança estabelecer uma 
relação estável, confiável e duradoura com 
pelo menos um cuidador nos primeiros anos de 
vida7. Com base nos fundamentos desta teoria, 
os pesquisadores Bartholomew e Horowitz, 
em 1991, ampliaram a compreensão sobre os 
impactos desse vínculo inicial, desenvolvendo 
um sistema de classificação para os estilos de 
apego na vida adulta9. Esses estilos, derivados 



16 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Campolina, Alessandro Gonçalves. Psicodelia Clínica e Experiência Narrativa:
Spinoza e a Jornada de Aprendizagem dos Afetos, p. 13-21.

das experiências biográficas na infância, 
influenciam como os indivíduos estabelecem 
relacionamentos interpessoais e sociais e foram 
divididos em quatro tipos principais:

1 Apego Seguro

Indivíduos com apego seguro tiveram 
experiências de cuidado consistentes, afetuosas 
e previsíveis na infância. Essas pessoas 
desenvolvem uma autoconfiança sólida e 
uma visão positiva dos outros, sentindo-se 
merecedoras de afeto e capazes de confiar 
em suas relações. Elas equilibram bem suas 
necessidades de afeto e independência, sentindo-
se confortáveis para pedir e receber ajuda 
quando necessário. Em seus relacionamentos, 
mostram-se abertas à intimidade e capazes de 
resolver conflitos de forma saudável.

2 Apego Preocupado

Esse estilo é formado em contextos onde 
o cuidado foi inconsistente, alternando entre 
presença e ausência de suporte emocional, 
embora sem abusos explícitos. Crianças que 
vivenciaram esse tipo de cuidado tendem 
a crescer com baixa autoestima e uma 
necessidade constante de validação externa. 
Como adultos, esses indivíduos frequentemente 
se tornam excessivamente dependentes de 
seus parceiros, priorizando as necessidades 
dos outros em detrimento das próprias. Eles 
apresentam alta sensibilidade ao medo de 
rejeição ou abandono, o que pode levar a 
comportamentos como ciúmes excessivos, 
ansiedade nas relações e estresse constante. 
Muitas vezes, sua vida emocional é marcada 
pela tentativa de evitar conflitos e agradar aos 
outros, mesmo que isso signifique renunciar a 
seu próprio bem-estar.

3 Apego Evitativo

O estilo evitativo surge em situações onde 
as necessidades emocionais da criança foram 
ignoradas ou negligenciadas. Isso ocorre, por 
exemplo, em contextos onde os cuidadores 
enfrentam dificuldades como vícios, transtornos 
psicológicos ou outras condições que os impedem 
de responder adequadamente às demandas 
emocionais dos filhos. Adultos com esse estilo 
de apego desenvolvem uma autossuficiência 
exagerada, confiando apenas em si mesmos 
e evitando depender de outras pessoas. Eles 
costumam enxergar o afeto como um sinal de 

fraqueza e têm dificuldade em compreender ou 
atender às necessidades emocionais dos outros. 
Embora muitas vezes sejam ambiciosos e bem-
sucedidos profissionalmente, podem apresentar 
uma falta de empatia e uma tendência a evitar 
intimidade emocional.

4 Apego Temeroso

Esse estilo é associado a experiências 
de abuso, negligência grave ou violência na 
infância. Indivíduos com apego temeroso 
possuem uma visão negativa tanto de si mesmos 
quanto dos outros. Apesar de desejarem contato 
social, têm um medo profundo de rejeição, o que 
os impede de se conectar verdadeiramente com 
as pessoas. Em relacionamentos, essas pessoas 
tendem a se afastar quando a intimidade cresce, 
priorizando metas individuais como forma de 
proteger-se emocionalmente. Sua infância é 
muitas vezes marcada pela busca incessante 
de explicações para o abuso ou negligência 
sofridos, mas essa busca raramente resulta em 
respostas satisfatórias.

As classificações propostas por Bartholomew 
e Horowitz, assim como os fundamentos da Teoria 
do Apego de Bowlby, destacam a profunda relação 
entre os padrões emocionais desenvolvidos na 
infância e os estilos de relacionamento na vida 
adulta7,8. Indivíduos com visão negativa dos outros 
(como no apego evitativo e temeroso) tendem a 
evitar pedir apoio e a manter distância emocional. 
Por outro lado, aqueles com visão negativa de si 
mesmos (como no apego preocupado) muitas 
vezes sacrificam suas próprias necessidades para 
agradar aos outros, o que pode gerar sofrimento 
emocional e financeiro. Assim, a Teoria do 
Apego não apenas ilumina a dinâmica dos 
primeiros vínculos, mas também fornece uma 
estrutura poderosa para compreender como as 
experiências afetivas iniciais moldam os padrões 
de relacionamento ao longo da vida7.

Experiência Narrativa e Tonalidades Afetivas

No cinema, um dos grandes desafios para os 
roteiristas é enxergar as formas narrativas como 
variações afetivas da construção de personagens 
de modo flexível e adaptável10. Na contação 
de histórias, não se trata de simplesmente 
escolher um molde pré-definido — como uma 
tragédia ou uma farsa — e aplicá-lo à estrutura 
narrativa, mas sim de explorar os dilemas do 
cotidiano com profundidade e criatividade. A 



17Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Campolina, Alessandro Gonçalves. Psicodelia Clínica e Experiência Narrativa:
Spinoza e a Jornada de Aprendizagem dos Afetos, p. 13-21.

elaboração de um roteiro cinematográfico se 
depara com questões imagéticas, mas também 
investiga as questões humanas que permeiam 
a vida, buscando ângulos únicos de reflexão e 
abordagens que revelem aspectos mais amplos 
ou ocultos da experiência11.

Essa tarefa exige experimentação contínua e 
atenção a uma questão decisiva: quais tratamentos 
narrativos podem ampliar a compreensão do tema 
central? Um recurso valioso nesse processo é a 
variação afetiva ao longo da estrutura do enredo. 
Uma comédia, por exemplo, pode se enriquecer 
ao incorporar elementos explosivos e absurdos da 
farsa, dialogar com a intensidade emocional do 
melodrama ou até criar momentos que toquem 
na gravidade da tragédia, onde o confronto 
com um limite irreversível parece inevitável 12. 
Essa exploração de afetos não apenas amplia a 
complexidade da narrativa, mas também desafia 
o roteirista a equilibrar diferentes registros sem 
perder a coesão da obra.

Para tanto, a construção de personagens 
que encarnem a complexidade afetiva dos 
diferentes estilos de apego que caracterizam 
os relacionamentos humanos faz com que 
a potência clínica do cinema se apresente, 
ao mesmo tempo em que se torna grande o 
entusiasmo pela incomensurável contribuição 
das artes para uma perspectiva de trabalho 
em psicodelia clínica. Assim, cabe destacar 
a tipologia ética, estética e clínica de 4 
personagens que remontam não só a história 
do cinema, mas da própria dramaturgia de uma 
maneira geral12.
O Personagem Cômico

O personagem cômico não apenas 
entretém ou provoca risos, mas desempenha 
um papel essencial na narrativa ao explorar e 
solucionar conflitos de maneira que harmonize 
as tensões. A comédia, enquanto forma 
narrativa, se diferencia de outros gêneros pela 
sua capacidade de promover reconciliações 
provisórias e destacar as relações humanas de 
forma inclusiva e flexível.

O personagem cômico, com seu olhar 
realista e habilidade de transitar entre diferentes 
perspectivas para alcançar a conciliação, 
guarda uma relação interessante com o estilo 
de apego seguro. Assim como indivíduos com 
apego seguro têm confiança em suas relações 
e equilibram intimidade e independência, 

o personagem cômico demonstra uma 
capacidade similar de conectar-se com outros 
personagens e compreender seus pontos de 
vista, promovendo a harmonia necessária para 
o desenlace da história. Sua atuação não é 
impulsionada por conflitos irreconciliáveis ou 
pela busca de vingança, mas pela crença de que 
é possível resolver os dilemas de forma prática 
e criativa, refletindo uma postura confiante e 
aberta que ressoa com a estabilidade emocional 
e a flexibilidade das pessoas com apego seguro.

Tonalidades Afetivas do Personagem 
Cômico:

1 Flexibilidade e Adaptabilidade:
O personagem cômico é capaz de se mover 

entre diferentes pontos de vista, ajustando sua 
abordagem para superar conflitos sem rupturas 
definitivas. Ele simboliza a capacidade humana 
de negociar e improvisar diante de desafios.

2 Busca pela Conciliação:
Em vez de confrontar diretamente as 

contradições da vida ou dramatizá-las como 
em uma tragédia, o personagem cômico 
trabalha para driblá-las. Seu objetivo final 
é estabelecer um equilíbrio, ainda que 
temporário, que permita a continuidade da 
vida e das relações.

3 Perspectiva Relacional:
O personagem cômico é apresentado 

“em situação”, ou seja, suas ações são sempre 
influenciadas pelo olhar e pelas reações de 
outros personagens. Ele não é um indivíduo 
isolado, mas parte de uma rede social em 
constante interação.

4 Exploração do Cotidiano:
O personagem cômico lida com problemas 

comuns e universais, tornando sua jornada 
acessível e identificável. Ele transforma questões 
ordinárias em oportunidades para o humor, 
reflexão e empatia.

O Personagem Trágico

O personagem trágico se define por sua 
agência ativa e por enfrentar uma contradição 
insolúvel que o conduz à destruição. Ele não 
é vítima de um destino caprichoso ou de uma 
conspiração cósmica, mas arquiteto de seu 
próprio desfecho. Suas decisões e ações são o 
motor de sua ruína, e a narrativa trágica, ao 
contrário de ironias ou conciliações habilidosas, 



18 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Campolina, Alessandro Gonçalves. Psicodelia Clínica e Experiência Narrativa:
Spinoza e a Jornada de Aprendizagem dos Afetos, p. 13-21.

busca expor e explorar as forças sociais ou 
existenciais que sustentam esse desfecho.

O personagem trágico, cuja ação irreparável 
e conflito interno o conduz à destruição, pode 
ser relacionado ao estilo de apego evitativo, 
pois ambos tendem a fugir da vulnerabilidade 
emocional e da conexão profunda com os 
outros. Assim como indivíduos com apego 
evitativo evitam a intimidade e a dependência. 
O personagem trágico frequentemente se 
isola emocionalmente, tomando decisões que 
o afastam dos outros e, ao mesmo tempo, o 
condenam. Sua tragédia surge, em grande parte, 
da incapacidade de lidar com suas próprias 
emoções e de buscar apoio, levando-o a um 
confronto solitário com o destino, onde suas ações 
têm consequências devastadoras, refletindo a 
autossuficiência exagerada e a dificuldade de 
lidar com as relações interpessoais características 
do apego evitativo.

Tonalidades Afetivas do Personagem 
Trágico:

1 Agência e Ação:
O personagem trágico age de forma 

decisiva, impulsionado por valores, crenças ou 
paixões que desafiam as ordens estabelecidas. 
Essas ações, irreparáveis e desmedidas, 
desencadeiam uma cadeia de eventos que 
podem culminar em sua destruição.

2 Conflito Insolúvel:
O herói trágico enfrenta uma situação 

que não pode ser resolvida sem um sacrifício 
extremo. Essa contradição não decorre de 
coincidências ou acasos, mas de tensões 
profundas na ordem social, cultural ou moral 
em que vive.

3 Revelação e Reflexão:
O percurso trágico frequentemente revela 

verdades ocultas sobre o mundo ou sobre o 
próprio personagem. Essa catarse pode surgir 
de um reconhecimento tardio de suas falhas, 
mas a consequência é sempre inevitável.

4 Isolamento e Destruição:
A dimensão trágica se manifesta no 

isolamento final do personagem, tanto em 
relação aos outros quanto ao mundo. A morte do 
herói trágico não é um fim gratuito, mas parte de 
um movimento maior que expõe as contradições 
da sociedade ou da condição humana.

O Personagem Melodramático 
O personagem melodramático é uma 

figura central nas narrativas que exploram 
emoções exacerbadas e dilemas existenciais 
intensos. Sua identidade é construída em torno 
de uma luta constante contra forças opressivas 
que o isolam e o colocam em um estado de 
sofrimento contínuo. 

O personagem melodramático, marcado 
por uma forte sensação de vitimização e excesso 
de emoção, pode ser associado ao estilo de 
apego preocupado, que se caracteriza pela 
constante busca por aprovação e insegurança em 
relação aos outros. Assim como indivíduos com 
apego preocupado tendem a se sentir ansiosos 
e excessivamente dependentes nas relações. 
O personagem melodramático é consumido 
por seus dilemas emocionais, frequentemente 
se colocando como vítima de forças externas 
e sendo incapaz de lidar com suas emoções de 
forma equilibrada. Esse tipo de personagem 
busca incessantemente a validação dos outros e 
teme a rejeição; o que o leva a entrar em ciclos 
de sofrimento, sempre à espera de uma resolução 
que, no fundo, parece distante, refletindo a 
dependência emocional e a necessidade constante 
de “reassurance” do apego preocupado.

Tonalidades Afetivas do Personagem 
Melodramático

1 Isolamento e Solidão Exagerados:
O personagem melodramático está sempre 

desconectado do “mundo”, que surge como 
uma entidade impessoal, caótica e indiferente. 
Ele é o sofredor por excelência, separado 
de qualquer apoio genuíno, o que reforça a 
sensação de desamparo e vulnerabilidade. 
Esse isolamento simbólico não é apenas uma 
condição narrativa, mas uma amplificação da 
percepção de abandono emocional típica do 
apego preocupado.

2 Hipérbole Emocional:
No melodrama, as emoções do protagonista 

transbordam, atingindo o espectador com 
intensidade. O sofrimento é elevado a uma 
dimensão quase mítica: o protagonista não 
apenas sente a dor, mas vive para expressá-la 
em cada gesto e palavra. Essa dramatização 
reflete o hiperfoco emocional do indivíduo com 
apego preocupado, cuja ansiedade e angústia 
dominam suas interações e escolhas.



19Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Campolina, Alessandro Gonçalves. Psicodelia Clínica e Experiência Narrativa:
Spinoza e a Jornada de Aprendizagem dos Afetos, p. 13-21.

3 Oposição ao Mundo Cruel:
O mundo do melodrama é cruel, 

imprevisível e repleto de forças que conspiram 
contra o protagonista. Cada desafio, traição 
ou adversidade reforça a narrativa de que o 
herói está sozinho em sua luta por validação 
e sobrevivência emocional. Essa visão de 
um universo hostil encontra eco no apego 
preocupado, onde o indivíduo interpreta a 
inconsistência alheia como um reflexo de sua 
inadequação, sentindo-se constantemente em 
conflito com os outros.

4 Busca de Reconhecimento e Pureza Moral:
O protagonista melodramático é 

frequentemente apresentado como uma figura 
moralmente superior, cuja dor o eleva acima 
das banalidades do mundo. Ele busca, através 
do sofrimento, validar sua pureza de coração 
e dignidade. Esse traço dialoga com o apego 
preocupado, onde o indivíduo, embora se sinta 
inferior, tenta incessantemente conquistar a 
aceitação dos outros por meio de sacrifícios e 
submissão emocional.

5 Sofrimento como Identidade:
No melodrama, o sofrimento não é 

apenas um estado transitório; ele é a essência 
do personagem. Cada desafio enfrentado é 
uma reafirmação de sua condição de vítima do 
destino ou das circunstâncias. Essa característica 
se assemelha ao apego preocupado, onde o 
sofrimento emocional se torna parte integral 
da identidade do indivíduo, alimentado pela 
necessidade constante de aprovação e medo do 
abandono.

6 Relação Dramática com o Outro:
O personagem melodramático 

frequentemente constrói relações que 
amplificam sua dor: amores impossíveis, traições 
devastadoras e decepções que reafirmam sua 
visão de um mundo hostil. Da mesma forma, 
o indivíduo com apego preocupado estabelece 
vínculos marcados por dependência, ansiedade 
e medo, perpetuando ciclos de sofrimento 
emocional que reforçam sua visão negativa de 
si mesmo e dos outros.

O Personagem Farsesco 
O personagem farsesco é uma figura 

que, em sua essência, desestrutura a seriedade 
do mundo ao seu redor por meio do exagero, 

do absurdo e da caricatura. Diferentemente 
do melodrama, que convida à identificação 
emocional, a farsa gera distanciamento, 
permitindo que os espectadores riam das falhas, 
infortúnios e contradições do protagonista. 

O personagem farsesco, caracterizado por um 
comportamento exagerado, descompromissado 
e muitas vezes repleto de ações impulsivas e 
irracionais, pode ser relacionado ao estilo de 
apego temeroso, que envolve uma estranha 
mistura de desejo de intimidade e medo de 
rejeição ou abandono. Assim como o indivíduo 
com apego temeroso oscila entre a busca por 
aproximação e o receio de ser ferido ou rejeitado; 
o personagem farsesco utiliza do humor, do 
exagero e de comportamentos excêntricos para 
encobrir suas inseguranças e medos, muitas 
vezes criando uma fachada de autossuficiência 
ou despreocupação. Esse personagem evita 
confrontar diretamente suas vulnerabilidades, 
recorrendo à distração e à fuga por meio 
de comportamentos teatrais, como forma 
de proteger-se das ameaças emocionais que 
percebe, refletindo o medo e a ambivalência 
típicos do apego temeroso.

Tonalidades Afetivas do Personagem 
Farsesco

1 Exagero e Caricatura:
O personagem farsesco é construído a 

partir de traços exagerados de personalidade, 
comportamento ou aparência, que o tornam 
risível e, muitas vezes, tragicômico. Essa ênfase 
no ridículo reflete o apego temeroso, onde 
a visão negativa de si mesmo é amplificada, 
projetando uma autoimagem que pode parecer 
absurda e contraditória até para o próprio 
indivíduo.

2 O Mundo como Caos:
Na farsa, o caos reina. As situações se 

desdobram sem lógica ou consequência, criando 
um universo onde tudo é possível, mas nada é 
previsível. Esse cenário reflete a experiência 
emocional do indivíduo com apego temeroso, 
que enxerga as relações como perigosas e 
instáveis, repletas de armadilhas emocionais 
imprevisíveis.

3 Inconsequência das Ações:
O protagonista farsesco pode enfrentar 

desventuras intermináveis, mas o sofrimento 
nunca é duradouro ou significativo. Ele levanta 



20 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Campolina, Alessandro Gonçalves. Psicodelia Clínica e Experiência Narrativa:
Spinoza e a Jornada de Aprendizagem dos Afetos, p. 13-21.

após cada queda, pronto para a próxima 
confusão. Essa inconsequência narrativa 
contrasta com a realidade do apego temeroso, 
mas também serve como um comentário irônico: 
o afastamento emocional desses indivíduos 
pode ser visto como uma tentativa de minimizar 
as consequências das conexões profundas.

4 Distanciamento Emocional:
O riso gerado pela farsa depende do 

distanciamento emocional entre o espectador 
e o personagem. Esse distanciamento espelha 
a própria dificuldade do indivíduo com apego 
temeroso em estabelecer vínculos profundos. 
Ao evitar a intimidade, o personagem farsesco 
mantém os outros – e a audiência – a uma 
distância segura, transformando suas dores e 
defeitos em entretenimento.

5 Reversão da Tragédia em Comédia:
Situações que poderiam ser trágicas no 

melodrama são transformadas em eventos 
cômicos na farsa. Essa inversão pode ser lida 
como uma manifestação da luta interna do 
indivíduo temeroso: a necessidade de proteger-
se da dor emocional pode levar a uma atitude 
cínica ou autocondescendente, onde até as 
experiências mais dolorosas são tratadas com 
humor ou indiferença aparente.

6 Ciclos de Falhas e Frustrações:
O personagem farsesco é constantemente 

pego em situações que reforçam sua impotência, 
incompetência ou inadequação. Ele se torna 
um reflexo das inseguranças do indivíduo 
com apego temeroso, que, apesar de buscar 
conexão, se sente preso em um ciclo de falhas e 
frustrações nas relações.

Considerações Finais

A finalidade de contrastar o 
desenvolvimento de estilos de apego e a 
construção de personagens em diferentes 
estruturas narrativas é frisar o caráter de 
“jornada do afeto” da experiência psicodélica. 
A concatenação de processos ao longo destas 
experiências caracteriza o seu aspecto de 
vitalidade que pode ser marcado pela expressão 
“aprendizagem experiencial”. Deste modo, 
uma experiência psicodélica se assemelha 
aos estágios mais elevados da consciência, 
colocando o despertar inicial, a disciplina e o 
desfrute no plano mais alto. Neste caminho, a 

estrada que leva à aprendizagem psicodélica 
é a liberdade em presença da “sabedoria 
prática”; mas o único meio que conduz a 
esta “sabedoria prática” é o da disciplina na 
conexão de acontecimentos emergentes, com 
sua consequente aplicação nas atividades 
ordinárias. Liberdade e disciplina são, assim, 
os dois elementos essenciais da experiência em 
estados não ordinários de consciência.

Em termos narrativos, uma ética que 
conjugue liberdade e disciplina pode fazer 
da farsa uma vivência de caráter anárquico, 
enquanto a tragédia pode ser vista como 
revolucionária, o melodrama como um reduto 
assistencial da moralidade e a comédia como uma 
representação da democracia formal12. Embora 
essas categorizações tenham uma conotação 
política, é importante perceber que, dentro da 
experiência narrativa, elas desempenham um 
papel fundamental na maneira como as histórias 
se desdobram e se conectam, especialmente em 
experiências psicodélicas. 

Indo além, durante uma jornada em estado 
intensificado de consciência, a experiência de 
percepção fragmentada e alterada do mundo 
pode se alinhar com a necessidade de se explorar 
múltiplos pontos de vista, como na comédia, 
onde o foco narrativo é descentralizado e 
a compreensão das perspectivas externas é 
essencial. Nesse contexto, as narrativas não 
apenas se desdobram de maneira multifacetada, 
mas também se tornam um meio vital para 
integrar a complexidade das experiências 
sensoriais e emocionais, fornecendo uma 
estrutura de compreensão que pode auxiliar 
na exploração do próprio eu em conexão 
permanente com o mundo ao seu redor.

Em resumo, pode-se dizer que na jornada 
psicodélica, os estágios se conjugam em processos 
de exploração, precisão e generalização; e 
isso é suficiente para traçar os três compassos 
da unidade rítmica do desenvolvimento das 
conexões psicodélicas nas fases de preparação, 
experimentação e integração. Em termos 
mais amplos, o tempo das experiências de 
intensificação da consciência é comandado por 
essa tríade de ritmos da dança psicodélica do 
aprendizado.

Nesse sentido, o conceito de afeto em 
Spinoza oferece uma chave ontológica e ética 
para compreender a dinâmica da jornada 



21Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Campolina, Alessandro Gonçalves. Psicodelia Clínica e Experiência Narrativa:
Spinoza e a Jornada de Aprendizagem dos Afetos, p. 13-21.

psicodélica. Para o filósofo, os afetos não são 
meras emoções subjetivas, mas variações na 
potência de existir do corpo e da mente — 
aumentos ou diminuições de nossa capacidade 
de agir. Como ele define na Ética, “por afeto 
entendo as afecções do corpo pelas quais a 
potência de agir do corpo é aumentada ou 
diminuída, estimulada ou refreada, e ao mesmo 
tempo as ideias dessas afecções” (E3,Def3)5. 
Quando aplicamos esse entendimento à 
experiência psicodélica, vemos que ela opera 
como um campo de intensificação afetiva, onde 
a potência de ser é modulada por encontros com 
narrativas, sensações, memórias e imagens que 
emergem de forma não linear. A liberdade e a 
disciplina, articuladas no texto como elementos 
essenciais da jornada psicodélica, podem ser 
pensadas, à luz de Spinoza, como modos de 
afetar e ser afetado que aumentam nossa 
potência de agir — isto é, nossa capacidade 
de compreender, integrar e transformar os 
encontros que compõem a experiência. Assim, a 
aprendizagem experiencial que marca os estados 
não ordinários de consciência é inseparável 
de uma ética dos afetos, onde a expansão da 
consciência corresponde ao cultivo de modos 
mais potentes de existir em relação.

k k k

Referências

1- WHITEHEAD, A. N. Os fins da educação. 
1. ed. São Paulo: Editora da Universidade de 
São Paulo, 1969. 

2 - HARTOGSOHN, I. Constructing drug effects: 
A history of set and setting. Drug Science, 
Policy and Law, v. 3, n. 1, 2017, p.1–17.

3 - WHITEHEAD, A. N. Process and Reality 
(Gifford Lectures Delivered in the University of 
Edinburgh During the Session 1927-28). New 
York: Free Press, 1979. 

4 - SILVA, C. V. Corpo e Pensamento: Alianças 
conceituais entre Deleuze e Espinosa. Campinas: 
Editora da Unicamp, 2013.

5 - SPINOZA, Benedictus de. Ética. Trad. De 
Tomaz Tadeu. Belo Horizonte: Autêntica, 2007.

6 - DOS SANTOS, V. R.; RIBEIRO, W. L. Spinoza, 
uma filosofia da imanência dos afetos. Kínesis, 
v. 12, n. 33, 2020, p. 198-212.

7 - BOWLBY, J. Attachment and loss, v. 1: 
Attachment. London: Hogarth Press, 1969.

8 - GARCÍA-CAMPAYOA, J.; NAVARRO-GILB, 
M., DEMARZO, M. Attachment-based compassion 
therapy. Mindfulness & Compassion, v. 1, 
2016, p. 68-74.

9 - BARTHOLOMEW, K., HOROWITZ, L. M. 
Attachment styles among young adults: A test of a 
four-category model. Journal of Personality 
and Social Psychology, v. 61, n. 2, 1991, p. 
226.

10 - FIELD, S. Manual do Roteiro: os 
fundamentos do texto cinematográfico. Rio de 
Janeiro: Objetiva, 2001.

11 - SEGER L. Como Criar Personagens 
Inesquecíveis. Trad. de Marisa Lopes, Maria 
Silvia Junqueira. São Paulo: Bossa Nova, 2006.

12 - SARAIVA L, CANNITO N. Manual de 
Roteiro: ou manuel, o primo pobre dos 
manuais de cinema e TV. São Paulo: Conrad 
Editora do Brasil, 2004.

k k k





23Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Spinoza e a Crítica aos Líderes Religiosos:
Uma Abordagem Política do Fanatismo* 

Brena Kátia Xavier da Silva **

A persistência da superstição e do 
fanatismo religioso em nossas sociedades 

contemporâneas revela a atualidade do 
pensamento spinozano. Benedictus de Spinoza 
– o filósofo excomungado, assombrado pela 
intolerância de seu tempo – erguia na Amsterdã 
do século XVII a bandeira da liberdade 
de pensar e de falar por meio do Tratado 
Teológico-Político1 e de sua magnum opus, a 
Ética. Ele denunciava que o “preconceito dos 
teólogos” era o maior impedimento à dedicação 
filosófica do homem. Essa luta pela autonomia 
intelectual atravessa séculos para encontrar, 
no Brasil de hoje, contornos assombrosos. A 
instrumentalização da fé por líderes políticos 
populistas ergue muros de silenciamento 
sobre vozes dissonantes e corrói o tecido da 
democracia. Spinoza apontou, há quase quatro 
séculos, que o medo e a esperança ensandecem 
os homens e dão origem à superstição, que, 
por sua vez, engendra um poder religioso 
subserviente ao Estado autoritário. Ao 
retomarmos essa lição, enxergamos que o 
obscurantismo religioso alimentado pelo medo 
continua a ser a fundação soturna sobre a qual 
se erguem prisões do pensamento e da liberdade 
social. Nesta reescrita crítica, aprofundaremos 
a análise filosófica spinozana em três eixos 
principais – liberdade de expressão, separação 
entre religião e governo e fanatismo religioso 
– relacionando cada um à realidade política e 
religiosa contemporânea.

* Uma versão resumida desse trabalho foi apresentada no 
XX Encontro ANPOF em 2024.
** Doutoranda em Filosofia pela Universidade Federal do 
Ceará (UFC), bolsista CAPES e membro do GT Benedictus 
de Spinoza.
1 Utilizamos esta obra e a citamos conforme a seguinte 
abreviatura e sigla: por exemplo, TTP 7, p. 222 [98] = 
Tratado Teológico-Político (Tractatus Theologico-Politicus), 
Capítulo 7, página 222 da tradução de Diogo Pires 
Aurélio vide referências e [6] para a numeração da página 
equivalente na edição de referência de Gebhardt.

Fé e Poder: Uma Fusão Perigosa

Spinoza já observava com olhar crítico 
a tendência humana de misturar religião e 
política em um amálgama que alimenta o 
fanatismo. Em seu Tratado Teológico-Político, 
escrito em 1670, o filósofo denunciou a forma 
como líderes religiosos e governantes astutos 
exploravam a superstição e o medo para manter 
as massas subjugadas. O prefácio dessa obra já 
traz um alerta sombrio

Se os homens pudessem, em todas as 
circunstâncias, decidir pelo seguro, ou se a 
fortuna se lhes mostrasse sempre favorável, 
jamais seriam vítimas de alguma superstição. 
Mas, como se encontram frequentemente 
perante tais dificuldades que não sabem que 
decisão hão-de tomar, e como os incertos 
benefícios da fortuna que desenfreadamente 
cobiçam os fazem oscilar, a maioria das vezes, 
entre a esperança e o medo, estão sempre 
prontos a acreditar seja no que for. (TTP, 
Prefácio, p. 127 [5]).

Nessa instabilidade de crenças, fruto de paixões 
confusas, floresce a superstição que – como 
o próprio Spinoza sublinha – “não há nada 
mais eficaz que a superstição para governar a 
multidão” (TTP, Prefácio, p. 129 [6]). A ironia é 
cáustica: uma religião que se diz fundamentada 
na verdade e no amor pode converter-se em 
ferramenta de tirania quando manipulada por 
mentes ambiciosas.

Spinoza viu de perto como a fusão entre fé e 
poder político gera terrores e violências. Para ele, 
a credulidade cega e a inconstância emocional 
das multidões formam um campo fértil onde 
políticos inescrupulosos e profetas do engano 
semeiam o medo, colhendo obediência servil. 
A condição humana, em sua visão, é marcada 
por essa vulnerabilidade – queremos esperança 
em meio ao caos e tememos o desconhecido, 
e assim nos agarramos às promessas dos 
autointitulados salvadores. Nesse cenário, a 

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.15953



24 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Brena Kátia Xavier da. Spinoza e a Crítica aos Líderes Religiosos:
Uma Abordagem Política do Fanatismo, p. 23-28.

religião organizada, quando captura o Estado, 
torna-se um instrumento de dominação, uma 
potência obscura que sufoca a razão.

Superstição e Medo como Armas de Controle

Na análise spinozana, a superstição 
nasce do medo e da esperança2 desenfreados. 
Quando as pessoas oscilam entre a expectativa 
de benefícios divinos e o pavor de castigos 
sobrenaturais, perdem o equilíbrio racional e 
tornam-se presa fácil de quem sabe explorá-las.

[...] os homens só se deixam dominar pela 
superstição enquanto têm medo; todas essas 
coisas que alguma vez foram inutilmente 
objecto de culto religioso não são mais do 
que fantasmas e delírios de um ânimo triste e 
amedrontado; finalmente, era quando o Estado 
se encontrava em maiores dificuldades que 
os adivinhos detinham o maior poder sobre a 
plebe e eram mais temidos pelos seus reis. (TTP, 
Prefácio, p. 128 [6]).

Líderes autoritários compreendem bem essa 
dinâmica psicológica coletiva: ao incutir temor 
– seja do inferno, do demônio ou do “inimigo” 
político – e simultaneamente prometer salvação 
milagrosa ou prosperidade, eles mantêm o povo 
em perpétuo estado de dependência emocional. 
O resultado é um rebanho de fiéis prontos a 
sacrificar o próprio julgamento crítico em troca 
da ilusão de segurança e sentido.

Spinoza, lembra que nada é mais 
conveniente a um tirano do que sujeitos que se 
ajoelham voluntariamente. Regimes despóticos 
se apoiam em manter os homens enganados, 
“disfarçar, sob o especioso nome de religião, 
o medo em que devem ser mantidos, para que 
combatam pela servidão como se fosse pela 
salvação” (TTP, Prefácio, p. 129 [7]). A fórmula 
da tirania é travestir a opressão de devoção, 
fazendo da obediência cega uma suposta 
virtude. Sob a capa da fé, fanatizam-se corações 
e justificam-se violências. Institui-se um poder 
2 Ambas as paixões, a esperança e o medo, devem ser 
compreendidas como formas inconstantes de afeto, cuja 
natureza é, por definição, transitória e incerta. Tais afetos 
surgem da faculdade da imaginação, especificamente 
quando esta se ocupa de um evento futuro, ou mesmo 
passado, cujo desfecho não se apresenta com clareza.  A 
esperança, com efeito, fundamenta-se em uma imagem 
à qual se associa uma alegria possível, enquanto o 
medo, inversamente, ancora-se na representação de 
uma tristeza igualmente possível. Elas estão ligadas à 
imaginação e à insegurança, sendo afetos passivos que 
indicam nossa dependência da fortuna e da ignorância 
sobre as verdadeiras causas.

teocrático não declarado, em que dogmas 
servem de lei e dissidências são tratadas como 
heresia ou traição. À luz da Ética, podemos dizer 
que tais paixões tristes (como o medo servil, o 
ódio ao diferente e a esperança passiva por um 
milagre) diminuem a potência de agir do ser 
humano e o mantêm em servidão voluntária. O 
fanático, movido por afetos confusos, acredita 
servir a Deus quando na verdade serve aos 
desígnios bem terrenos de seu suposto guia 
espiritual.

Fanatismo e Poder no Brasil Contemporâneo

A crítica de Spinoza ressoa de forma 
alarmante no cenário brasileiro atual. Nas 
últimas décadas, assistimos à ascensão de 
líderes religiosos que adentram a esfera 
política clamando possuir mandato divino, do 
parlamento ao executivo. Templos transformam-
se em palanques eleitorais; sermões dominicais 
viram comícios inflamados, repletos de “inimigos 
de Deus” a serem derrotados e de promessas 
de redenção nacional. O fenômeno não é 
casual: uma parcela significativa da população, 
fragilizada por desigualdades sociais e medo da 
violência, busca na religião não apenas conforto 
espiritual, mas soluções políticas milagrosas. 
Esse caldeirão emotivo é explorado por pastores-
deputados e apóstolos das redes sociais que, sob 
o verniz da moralidade, promovem uma agenda 
de poder e intolerância.

A “bancada evangélica” e outros grupos 
fundamentalistas empunham a Bíblia como 
arma política, buscando impor dogmas sectários 
à legislação de um Estado teoricamente laico. 
Assim como Spinoza observou na Holanda do 
século XVII, também no Brasil do século XXI a 
superstição é instrumentalizada para governar as 
multidões. O medo do “mal” – reembalado agora 
em figuras contemporâneas como o comunista, 
o herege secularista, ou minorias vistas como 
ameaçadoras – é agitado incessantemente, 
enquanto se promete uma era de prosperidade 
e ordem sob leis pretensamente divinas. Nessa 
narrativa fanática, adversários políticos não são 
apenas opositores legítimos, são emissários do 
diabo; a pluralidade democrática é retratada 
como caos pecaminoso a ser banido pela “guerra 
santa” cultural.

As consequências para a democracia são 
nefastas. A liberdade de expressão e de crença 



25Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Brena Kátia Xavier da. Spinoza e a Crítica aos Líderes Religiosos:
Uma Abordagem Política do Fanatismo, p. 23-28.

começam a minguar quando uma única visão 
religiosa busca ditar as normas sociais. Surgem 
censuras morais à arte e à ciência, perseguições 
veladas ou abertas a minorias dissidentes, 
e um ambiente de medo em que muitos se 
autocensuram para não incorrer na ira dos 
novos inquisidores midiáticos. A paz que esses 
pretendidos “governantes de almas” trazem é 
apenas a paz dos cemitérios: a aparente ordem 
baseada na supressão violenta do dissenso e 
da diversidade. Tal ordem é insustentável, pois 
está edificada não na harmonia racional, mas 
nas areias movediças das paixões irracionais.

Liberdade de Expressão

Um dos pilares dessa crítica é a defesa da 
liberdade de opinião e expressão. Isso porque 
é impossível controlar os ânimos, assim como 
as línguas: as crenças e opiniões pertencem ao 
“direito individual” de cada um, do qual ninguém 
pode legalmente eximir-se. Assim, qualquer 
poder que busque coagir a consciência privada 
é, evidentemente, “violento”. Porém, nem toda 
expressão pode correr solta sem restrições 
sociais; a questão crucial é estabelecer limites 
racionais entre falar e agir. Todos devem ter o 
direito de pensar, julgar e dizer o que quiser 
– desde que a manifestação se limite a expor 
razões, sem apelar à fraude, cólera ou ódio, 
nem invocar sua autoridade pessoal para impor 
ideias sobre o corpo social. Em outras palavras, 
admite-se o dissenso tácito, o puro debate de 
ideias, mas condena-se o discurso de ódio que 
procura transformar crenças subjetivas em 
mandamentos oficiais.

Essa distinção é ilustrada no capítulo XX 
do TTP: se alguém demonstra racionalmente 
que uma lei é injusta e pede sua revogação 
de modo pacífico, submetendo sua opinião ao 
arbítrio do poder civil e mantendo-se legalmente 
dentro dos parâmetros, é considerado um 
“bom cidadão”. Por outro lado, se esse mesmo 
indivíduo age de modo sedicioso – acusando 
magistrados sem provas ou convocando revolta 
contra a autoridade civil – torna-se a sombra 
do fanatismo, o “agitador” ou “rebelde. Com 
fina ironia, Spinoza mostra que os “verdadeiros 
agitadores” não são os que propagam ideias 
contrárias ao estabelecimento, mas sim aqueles 
que desejam cercear a liberdade de expressão 
em nome de um suposto bem comum. Os 

censores e inquisidores, afinal, desempenham 
aqui o papel de agitadores do pensamento 
humano, mantendo o povo na ignorância e na 
servidão pela proibição do debate racional.

Essa defesa da expressão livre possui 
enorme atualidade. Em terras brasileiras, a 
retórica do “combate à cristofobia” tem sido 
usada para desacreditar críticos da aliança entre 
poder civil e lideranças religiosas conservadoras. 
Spinoza alertaria que tais discursos procuram 
afastar justo o contrário do que dizem pretender: 
ao restringir quem pode falar contra o arbítrio 
teocrático, eles denunciam seu próprio medo 
da razão alheia. Pois, não se deve “mandar nas 
línguas”; ao contrário, a prova do vigor político 
de uma república é a pluralidade de opiniões 
sustentadas pela razão, garantidas até o limite 
da ação – pois a verdadeira paz social exige 
apenas que às palavras não sigam ações ilícitas.

Separação entre Religião e Governo

Outro tema central em Spinoza é a 
independência do Estado em relação às 
doutrinas religiosas. No TTP, ele advoga uma 
separação nítida entre o poder secular e o 
espiritual, equiparando isso à separação entre 
razão e fé. Essa ideia é sintetizada no capítulo 
XV, “nem a teologia está a serviço da razão, nem 
a razão da teologia” (TTP 15, p. 315 [180]). Essa 
máxima rejeita tanto a submissão do Estado às 
autoridades religiosas quanto o modelo inverso 
em que a religião fosse mero instrumento do 
Estado. Em termos políticos, cada esfera deve 
cumprir sua função: a religião não deve impor 
obstáculos à investigação racional, nem a razão 
limitar a fé autêntica, mas o Estado soberano 
precisa manter o monopólio sobre as estruturas 
públicas de poder.

Segundo o capítulo XIX do TTP, em uma 
república legítima, todas as prerrogativas do 
“direito religioso” pertencem às autoridades 
civis soberanas. Em outras palavras, ele admite 
que o Estado possui autoridade para regular 
ritos e cultos, nomear intérpretes e vigiar 
pregações – mas somente em virtude de um 
pacto social original, não por um mandato 
divino independente. Aliás, o próprio conceito 
de direito divino se torna dependente da 
decisão humana: o direito divino só existe 
enquanto suspensão tácita do direito natural 
pelo consentimento dos governados, ou seja, 



26 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Brena Kátia Xavier da. Spinoza e a Crítica aos Líderes Religiosos:
Uma Abordagem Política do Fanatismo, p. 23-28.

que até o suposto desígnio divino depende, 
afinal, da vontade das autoridades políticas. 
Isso não significa que o soberano possa criar 
doutrinas dogmáticas de onde bem entender. 
Ao contrário, fora do pacto civil nenhum direito 
existe senão o natural: ninguém pode estabelecer 
uma religião ou excomungar cidadãos a não 
ser por autorizações do poder civil. Assim, ele 
chancelou formalmente o laicismo estatal ao 
garantir que qualquer direito fora do natural é 
mediado por um acordo comum – e, portanto, a 
Igreja institucional não possui poder autônomo 
sobre o Estado, nem vice-versa.

No Brasil atual, essa tese ecoa em debates 
sobre laicidade e moral pública. A suposta 
“defesa do cristianismo” pelas autoridades tende 
a confundir destino individual com projeto 
estatal, chegando-se a um paradoxo: enquanto 
afirmam preservar “o povo escolhido de Deus”, 
tais governantes usurpam a autonomia civil e 
misturam o foro íntimo com a lei civil. As análises 
contemporâneas apontam que a administração 
do país caminha perigosamente para uma nova 
teocracia, em que o discurso religioso se articula 
à autoridade política, erodindo a clareza da 
separação. A Filosofia Teológico-Política nos 
ensina que a saúde de uma república depende 
justamente de limitar a interferência recíproca 
entre Igreja e Estado: cada um cumprindo 
seu ofício, sem que o fanatismo ou o apelo 
sentimental distorçam as instituições do outro.

Fanatismo Religioso, Superstição e Servidão

Spinoza encontra no fanatismo e na 
superstição os maiores entraves à liberdade 
política e ao progresso social. No prefácio do 
TTP, ele caracteriza a superstição como produto 
direto do medo: o homem sujeito a incertezas 
sobre o futuro alterna compulsivamente 
esperança e medo, tornando-se “propenso a 
crer em qualquer coisa”. Em sua formulação 
contundente: “o medo é a causa que origina e 
alimenta a superstição”. A superstição, por sua 
vez, não surge de uma ideia errada de Deus, mas 
é a própria fonte da ignorância religiosa – ela é 
“não um efeito, mas uma causa da ignorância 
sobre o divino”. Na prática política, isso se traduz 
em um círculo vicioso: ao se sentir impotente 
diante da Fortuna (a contingência, os eventos 
naturais e sociais que escapam ao controle), 
o homem busca narrativas sobrenaturais que 

o tranquilizem. Mas tais narrativas apenas o 
mantêm num estado passivo de “servo” ao 
medo. Assim, não há instrumento mais eficaz 
de dominação do que manter os homens nos 
afetos de medo e esperança.

Os líderes religiosos – ou qualquer 
autoridade espiritual – exploram esse mecanismo 
instintivamente. Delegam às Escrituras e 
aos profetas a tarefa de fixar as paixões 
mutantes dos fiéis: eles prometem benefícios 
terrenos em troca de obediência, acreditando 
representar a vontade de um Deus que pune 
e recompensa. “Oficiais de culto, senhores da 
moral dos fiéis e intérpretes autorizados da 
revelação” agem assim para dar consistência 
às “formas transitórias e conteúdos incertos 
dos bens e males” da vida humana. A eficácia 
desse controle aumenta justamente quando a 
revelação é percebida como vontade explícita 
de um Deus transcendente – quanto mais os 
crentes acham que qualquer sofrimento ou 
bonança decorre de um decreto divino, menos 
questionam e mais se submetem. Spinoza 
aponta ainda que a monolatria exacerbada 
(o fanatismo pelo “povo eleito” e pelo “Deus 
revelado”) produz o quadro mais poderoso de 
submissão: numa religião monoteísta, quando 
fiéis se consideram povo escolhido de um deus 
que lhes promete fortuna e salvação, torna-se 
um matiz de fanatismo difícil de romper. Em 
suma, o fanatismo religioso passa a ser um dos 
mais eficazes pilares do poder autoritário: ele 
origina a servidão dos súditos pela fé, em cuja 
couraça de certeza se imobiliza toda vontade 
autônoma.

Spinoza vincula diretamente a superstição 
à servidão humana. Homens supersticiosos 
não são apenas crédulos, mas dominados 
pelas paixões tristes; vivem “como bestas ou 
autômatos” submetidos ao exterior. A única 
política verdadeira, argumenta, deveria romper 
esse ciclo liberando o entendimento. No capítulo 
XX do TTP, é mostrado que o papel do poder 
civil não é transformar homens em “bestas ou 
autômatos”; ao contrário, o soberano legítimo 
deve promover a liberdade natural de todos. 
Logo, 

[...] dos fundamentos da república [...] resulta 
com toda a evidência que o seu fim último 
não é dominar nem conter os homens pelo 
medo e submetê-los a um direito alheio; é, 



27Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Brena Kátia Xavier da. Spinoza e a Crítica aos Líderes Religiosos:
Uma Abordagem Política do Fanatismo, p. 23-28.

pelo contrário, libertar o indivíduo do medo a 
fim de que ele viva, tanto quanto possível, em 
segurança, isto é, a fim de que ele preserve o 
melhor possível, sem prejuízo para si ou para os 
outros, o seu direito natural a existir e a agir. O 
fim da república, repito, não é fazer os homens 
passar de seres racionais a bestas ou autómatos, 
é, pelo contrário, fazer com que a sua mente e o 
seu corpo exerçam em segurança as respectivas 
funções, que eles usem livremente da razão 
e que não se digladiem por ódio, cólera ou 
insídia, nem sejam intolerantes uns para com 
os outros. O verdadeiro fim da república é, de 
facto, a liberdade. (TTP 20, p. 385 [240-241]).

Ou seja, uma república não existe para subjugar, 
mas para permitir que cada indivíduo exerça 
seu “direito natural a existir e agir” de forma 
racional, sem sofrer calúnia ou violência por 
pensar diferente. Caso contrário, a humanidade 
permanecerá em impotência: incapaz de 
dominar sequer seus medos, tende a conviver 
resignada sob tiranos que se valem de sua 
fraqueza.

Em termos contemporâneos, o fanatismo 
religioso se reflete, por exemplo, na transformação 
de debates éticos em confrontos maniqueístas, 
onde qualquer crítica a práticas religiosas é 
rotulada como heresia política. O discurso 
da “cristofobia” no Brasil ilustra bem isso: ao 
acusar de perseguição qualquer contestação da 
pregação conservadora, bolsonaristas reforçam 
uma construção polarizante de “nós versus 
eles”, colocando minorias sociais como inimigas 
da fé majoritária. Essa retórica camufla um 
“governo cristão” que favorece apenas uma 
fatia social, usando o termo “liberdade” para 
autorizar censura. Com isso, a ideia de liberdade 
de religião torna-se estratégia discursiva onde 
em nome da liberdade de um único grupo, 
restringe-se a de todos os demais. 

Além disso, os vícios inerentes ao fanatismo 
religioso adquirem, na contemporaneidade, uma 
projeção global. Relatos acadêmicos recentes, 
como os de Joanildo Burity, demonstram que 
o conservadorismo religioso transcende as 
fronteiras nacionais, articulando-se em um 
movimento político transnacional. Burity 
identifica uma “inflexão crescente no perfil dessa 
emergência pentecostal”, que abandona uma 
postura pragmática para assumir “um perfil de 
confrontação com a agenda de ampliação dos 
direitos das minorias”. Este fenômeno, centrado 
em uma “direita cristã” neopentecostal, não 

se restringe a um contexto local, mas emula 
modelos internacionais, como o “Tea Party” 
americano, para impor uma “representação 
totalizante do povo sobre os demais grupos 
em nome de uma lógica majoritária cristã”. 
Tal movimento, que segundo estimativas já 
congrega centenas de milhões de seguidores, 
tem sido instrumental na elevação de figuras 
como Trump e Bolsonaro ao poder, propondo 
uma “cruzada global” por uma ordem moral 
ultraconservadora.

Trata-se, em essência, da mundialização de 
uma mentalidade espiritualista-autoritária, na 
qual se promete a salvação eterna enquanto se 
instaura, na Terra, o domínio político de poucos. 
Em todos esses casos, reencontramos a dinâmica 
que Espinosa descreveu com precisão no TTP: 
num sistema de crença onde a revelação é tida 
por absoluta, quem afirma falar em nome de um 
Deus único e se apresenta como seu intérprete 
exclusivo, promete tudo e, em contrapartida, 
exige controle absoluto. O fanatismo, nesse 
arranjo, converte o medo e a esperança em 
combustível para a ação política, e qualquer crime 
perpetrado em nome dessa agenda é justificado 
como uma “obra de Deus”, um desígnio da 
providência contra os inimigos da fé.

A Ética sugere que a única saída real seria 
a formação de indivíduos sábios, dedicados ao 
conhecimento verdadeiro das causas naturais 
e ao conhecimento das próprias paixões. 
Mas tal sábio não nasce facilmente em solos 
fanáticos: exige uma educação e uma política 
que alimentem o pensamento crítico, pois, 
quem procura viver “como um sábio” escapa 
à oscilação ansiosa entre medo e esperança, 
pois não mais crê em fantasmas exteriores, mas 
entende as leis naturais por trás dos eventos. Para 
a maioria, contudo, a superstição é sedutora: 
pois, até o rico – por sentir-se seguro quanto aos 
bens da fortuna – pode tornar-se supersticioso 
em outra forma, deixando de procurar as causas 
das coisas e age pela vontade própria como se 
“soubesse tudo”.

Diante disso, Spinoza nos legou algumas 
armas conceituais. Ele defende que um 
bom governo deve diminuir a exposição dos 
cidadãos à incerteza – por exemplo, pela 
garantia de segurança material e de leis estáveis 
– para desviar a atenção do calvário interior 
que gera crendices. E, sobretudo, advoga a 



28 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Brena Kátia Xavier da. Spinoza e a Crítica aos Líderes Religiosos:
Uma Abordagem Política do Fanatismo, p. 23-28.

crítica filosófica como forma de desmontar 
racionalmente a superstição, apontando suas 
falácias e frustrações. Em uma sociedade onde 
vozes discordantes são silenciadas sob pretexto 
de proteger “os valores cristãos” ou a “segurança 
espiritual”, não há pulverização de superstição; 
ao contrário, fortalece-se o mito de que a 
verdade política está engessada em dogmas.

Considerações Finais

Ler Spinoza hoje exige tal densidade e 
atenção quanto ele dedicou a desmontar as 
ilusões de sua época. Sua análise rigorosa do 
medo e da dinâmica social da superstição 
oferece um espelho implacável: revela que 
lideranças religiosas servas do poder secular 
dão-se menos aos ensinamentos de amor e mais 
à manutenção de hierarquias por terror moral. 
Enquanto os homens permitirem que o medo 
lhes dite condutas – crendo no sobrenatural 
como única explicação plausível – continuarão 
politicamente impotentes. A saída, segundo 
ele, não está em mais autoridade divina, mas 
no inverso: na expansão da razão individual. 
A maior ironia spinozista é que o “certo” 
Deus revelado, onipotente e iracundo, será 
inútil se continuarmos escravos dos próprios 
sentimentos.

No Brasil contemporâneo, é possível 
identificar várias manifestações dessas tramas 
denunciadas por Spinoza: do estímulo ao 
ódio eleitoral por pregadores midiáticos, à 
mitificação de líderes como ungidos de Deus 
para impor leis puritanas, passando pelo receio 
paranoico de uma suposta perseguição aos 
“verdadeiros cristãos”. Cada uma delas reduz a 
nossa potência de agir de acordo com o próprio 
juízo, transformando o corpo político em 
massa dominada por “paixões tristes” (como 
inveja, cólera e superstição) em vez de forças 
vitais criativas. A tarefa, então, é, cultivar o 
pensamento livre e a investigação crítica como 
antídotos contra a servidão religiosa. Isso 
implica, na prática, defender que a liberdade 
de expressão permaneça irrestrita até o nível 
da razão pura, e que o laicismo do Estado seja 
respeitado, impedindo que qualquer instituição 
abuse do medo metafísico para se perpetuar.

k k k

Referências

BURITY, Joanildo. ¿Ola conservadora y 
surgimiento de la nueva derecha cristiana 
brasileña? La coyuntura postimpeachment 
en Brasil. Ciências Sociais e Religião, 
Campinas, v. 22, e020015, p. 1-24, 2020.

PASSOS, Enilton Caiana dos. A questão da 
superstição em Espinosa. Goiânia: UCG, 
2004.

JULIÃO, Luanda Gomes dos Santos. Imaginação 
e superstição no Tratado teológico-político. 
Ipseitas, São Carlos, v. 4, n. 1, p. 131-150, 
jan.-jul. 2018.

SPINOZA, Baruch de. Ética. Tradução de 
Tomaz Tadeu. Belo Horizonte: Autêntica, 2009.

SPINOZA, Baruch de. Tratado Teológico-
Político. Tradução, introdução e notas de 
Diogo Pires Aurélio. 3. ed. Lisboa: Imprensa 
Nacional-Casa da Moeda, 2004.

k k k



29Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Relação entre Alegria e Aprendizagem:
Um diálogo entre Espinosa e Vygotsky

Fátima Maria Araújo Bertini *

* Doutora em Psicologia Social pela (PUC/SP). Mestre 
em Psicologia pela UFC. Professora da Universidade da 
Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira 
– UNILAB.

A Alegria Espinosana

Espinosa, considerado o filósofo da Alegria, 
acreditava no alcance da felicidade, uma 

vez que esta pode ser alcançada pelo ser 
humano a partir da compreensão do lugar 
na ordem natural no exercício de também 
compreender pela razão os seus próprios 
afetos de maneira adequada. A alegria, para o 
filósofo, é o aumento da perfeição, portanto, 
o aumento da existência, da potência do ato e 
do pensamento. Juntamento com o sentimento 
de eternidade e união com Deus, agimos no 
conhecimento intuitivo do terceiro gênero, daí a 
felicidade. Paula (2017) cita uma comunicação 
de Espinosa com Willen van Blijenbergh: “[...] 
eu gozo e busco passar a vida, não na aflição 
e no lamento, mas na tranquilidade, na alegria 
e no contentamento, com o que ascendo um 
grau mais” (Ep 21, G IV, 127). O autor coloca 
que  Espinosa  vivia aquele momento em meio 
à guerra e à praga e, ainda assim, optava por 
buscar viver a alegria e o contentamento, sendo 
a sua luta e resistência.

A busca pela alegria, por Espinosa, torna-
se a busca pela evitação do que lhe levava à 
infelicidade que a incerteza do bem incerto e da 
superstição, do medo e a tristeza, o que resulta 
da escolha do bem incerto. (Breve Tratado e 
Tratado da emenda do Intelecto):

Depois que a experiência me ensinou ser 
vãs e fúteis todas as coisas o que ocorre 
frequentemente na vida comum, e vi que todas 
as coisas que temia e me fazia temer não tinham 
em si nada de bom nem de mau, a não ser 
enquanto o ânimo é movido por elas, decidi 
enfim perguntar se haveria algo que fosse um 
verdadeiro bem e pudesse comunicar-se, e 

que, rejeitados todos os outros, fosse o único 
a afetar o ânimo. Mais ainda, se haveria algo 
que, descoberto e adquirido, fizesse-me fruir 
para sempre uma alegria contínua e suprema 
(TIE §1)

Desde antes da Ética e já a 
preparando, Espinosa diz no Tratado da Emenda 
do Intelecto sobre o caminho da alegria, sendo 
esta o desejo da existência de todos nós enquanto 
positividade de existência, enquanto permanência 
na vida e busca de expansão. Esta é a busca por um 
intelecto perfeito que leva a perfeição da mente. 
Para Espinosa, perfeição é o mesmo que realidade, 
portanto, potência, existência. (E2Def.6).

A busca desse bem verdadeiro apontado 
no tratado da Emenda do Intelecto é tal que 
de um lado e de outro todos nós tentamos 
considerar como sendo a alegria, considerando 
a busca incessante de aumento de potência do 
corpo e da mente para a existência. 

Apesar dos bens incertos serem sempre 
presentes,  Espinosa  propõem essa busca do 
bem verdadeiro e afirma ser possível na leitura 
da Ética. Cito Espinosa E5P4S: 

Não há nenhuma afecção do Corpo de que não 
possamos formar um conceito claro e distinto.

E, desta maneira, todos os apetites ou Desejos 
são paixões apenas enquanto se originam de 
ideias inadequadas; ao passo que os mesmos 
são associados à virtude quando excitados ou 
gerados por ideias adequadas. Com efeito, todos 
os Desejos pelos quais somos determinados 
a agir podem originar-se tanto de ideias 
adequadas quanto de inadequadas (ver prop. 
59 da parte IV). E (para voltar ao ponto de 
onde fiz a digressão) não se pode excogitar 
para os afetos nenhum outro remédio, que 
dependa de nosso poder, mais excelente do que 
este que consiste no conhecimento verdadeiro, 
visto que não se dá nenhuma outra potência 
da Mente além da de pensar e formar ideias 
adequadas, como mostramos acima (pela prop. 
3 da parte III).

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.16992



30 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

BERTINI, Fátima Maria Araújo. Relação entre Alegria e Aprendizagem: Um diálogo entre Espinosa e Vygotsky, p. 29-34.

A capacidade de todos nós de 
reordenarmos os nossos afetos e resinificá-los 
nos levando a uma ideia adequada do que nos 
acontece é o que Espinosa nos fala quando nos 
diz quando explica-nos que não há nenhuma 
afecção do corpo sobre a qual a mente não 
possa formar uma ideia clara e distinta – 
(E5P4) “Não há nenhuma afecção do Corpo de 
que não possamos formar um conceito claro e 
distinto.”

Essa garantia,  Espinosa  nos dá na Ética 
V, quando nos diz que quando entendemos 
clara e distintamente os nossos afetos e a nós 
mesmos mesmos, as imagens das coisas podem 
se referir a Deus (E5P15): “Quem intelige clara 
e distintamente a si e a seus afetos ama a Deus, 
e tanto mais quanto mais intelige a si e a seus 
afetos”. E em (E5P15D)

Quem intelige clara e distintamente a si e a seus 
afetos alegra-se (pela prop. 53 da parte III), e 
isso conjuntamente à ideia de Deus (pela prop. 
preced.); e, assim (pela 6ª def. dos Afetos), ama 
Deus, e (pela mesma razão) tanto mais quanto 
mais intelige a si e a seus afetos.

Para  Espinosa, a felicidade consiste na 
virtude de manter-se forte, ativo   e livre para 
conseguirmos moderar as nossas paixões, 
conseguirmos ter uma imagem clara e distinta 
do que nos acontece, tem a ideia de Deus 
como causa, se alegra.   Conhecer a causa das 
nossas paixões e referir as nossa ideia tendo 
deus como causa é se alegrar é levar a mente 
a um conhecimento ativo da compreensão das 
próprias afecções do corpo. Cito (E5P16) “Este 
Amor a Deus deve ocupar a Mente ao máximo.” 
(E5P16D): “Com efeito, este Amor é unido a 
todas as afecções do Corpo (pela prop. 14 desta 
parte), por todas as quais é fomentado (pela 
prop. 15 desta parte); por isso (pela prop. 11 
desta parte) deve ocupar a Mente ao máximo”. 
Nesta parte da Ética, Espinosa nos fala da Suma 
Alegria, que é na demonstração da proposição 
27 (E5,P27D):

A suma virtude da Mente é conhecer Deus (pela 
prop. 28 da parte IV), ou seja, inteligir as coisas 
pelo terceiro gênero de conhecimento (pela 
prop. 25 desta parte); virtude que decerto é 
tanto maior quanto mais a Mente conhece as 
coisas por esse gênero de conhecimento (pela 
prop. 24 desta parte); e por isso quem conhece 
as coisas por esse gênero de conhecimento passa 
à suma perfeição humana e, consequentemente 

(pela 2ª def. dos Afetos), é afetado pela suma 
Alegria, e isso (pela prop. 43 da parte II) 
conjuntamente à ideia de si e de sua virtude, 
e portanto (pela 25ª def. dos Afetos) desse 
gênero de conhecimento origina-se o sumo 
contentamento que pode ser dado.

Esse maior contentamento é o 
que Espinosa nos diz no Escólio da Proposição 
31 da mesma parte V da Ética (E5P31S): “Assim, 
quanto mais cada um é forte neste gênero de 
conhecimento, tanto mais é consciente de si 
e de Deus, isto é, tanto mais é perfeito e feliz 
[...]”.

É uma diferença aqui entre o conceito de 
alegria e de suma alegria, a felicidade. Alegria 
como passagem de uma realidade menor para 
uma realidade maior e a felicidade como 
realização máxima.

Segundo Teixeira:“Na  Ética, a felicidade 
aparece como sinônimo para a maior satisfação 
da mente que pode existir, da maior alegria 
possível e de uma beatitude que consiste na 
mente estar dotada de sua própria perfeição, 
porque a felicidade é a realização perfeita 
do conatus.”

Na Proposição 42 da parte V da Ética 
(E5P42) vemos que:

A felicidade consiste no amor a Deus. Amor 
que certamente se origina do terceiro gênero 
de conhecimento, e, portanto, esse Amor 
deve ser referido à Mente enquanto ela age; 
por isso, ele é a própria virtude, o que era 
primeiro. Em seguida, quanto mais a Mente 
goza deste Amor divino ou felicidade, tanto 
mais entende, tanto maior potência tem sobre 
os afetos, e tanto menos padece dos afetos 
que são maus. E assim, porque a Mente goza 
deste Amor divino ou felicidade, ela tem o 
poder de coibir a lascívia. E como a potência 
humana para coibir os afetos consiste no só 
intelecto, logo ninguém goza da felicidade 
porque coibiu os afetos, mas, ao contrário, 
o poder de coibir a lascívia origina-se da 
própria felicidade.

A felicidade é o extremo da alegria quando 
um conhecimento claro e distinto de nossa 
essência e das coisas. Assim, não é recompensa 
nem estado passivo, mas expressão ativa 
da mente enquanto age e compreende, 
coincidindo com a própria virtude. Quanto 
mais a mente entende, mais livre ela se torna 
das paixões tristes, por fortalecimento de sua 
potência de existir.



31Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

BERTINI, Fátima Maria Araújo. Relação entre Alegria e Aprendizagem: Um diálogo entre Espinosa e Vygotsky, p. 29-34.

Alegria e Aprendizagem para Espinosa e 
Vygotsky

A alegria é fundamental tanto na filosofia 
de Spinoza quanto na teoria de Vygotsky para 
a aprendizagem e o desenvolvimento.  Para 
Spinoza, a alegria é um estado que aumenta a 
potência do indivíduo, tornando-o mais capaz 
de compreender e interagir com o mundo.  Já 
para Vygotsky, a afetividade, incluindo a alegria, 
é crucial para o processo de aprendizagem, 
impulsionando o desenvolvimento cognitivo 
e a tomada de consciência.  A alegria, para 
ambos os autores, constitui um fator ativo que 
impulsiona o aprendizado e o desenvolvimento 
humano. Faço abaixo uma comparação:

Espinosa e a Alegria como Potência:

•	Para Spinoza, a alegria é um afeto que 
aumenta a potência do indivíduo, ou seja, 
sua capacidade de agir e compreender o 
mundo. 

•	A alegria é um estado de maior perfeição 
da mente, contrastando com a tristeza, 
que a leva a uma perfeição menor. 

•	A alegria é essencial para o 
desenvolvimento humano, pois aumenta 
nossa capacidade de pensar, agir e 
entender a realidade. 

•	Em sua filosofia, a alegria é o estado 
que acompanha o aumento do poder do 
ser, tornando-o mais forte e capaz de lidar 
com as dificuldades. 

Vygotsky e a Afetividade no Aprendizado:

•	Vygotsky destaca a importância da 
afetividade, incluindo a alegria, no processo 
de aprendizagem e desenvolvimento. 

•	A emoção é um elemento fundamental 
que acompanha a experiência humana e 
que influencia a forma como aprendemos 
e interagimos com o mundo. 

•	As emoções positivas, como a alegria, 
impulsionam o aprendizado e a tomada de 
consciência, tornando o processo mais eficaz. 

•	A alegria de aprender algo que faz 
sentido para o indivíduo é um fator 
importante para o desenvolvimento, pois 
aumenta a motivação e o interesse pela 
aprendizagem. 

•	Vygotsky, em sua teoria, destaca 
que a educação deve potencializar os 
afetos, incluindo a alegria, para ações 
transformadoras. 

Convergências e Aplicações:
•	A teoria de Vygotsky se alinha com 
a filosofia de Spinoza ao enfatizar a 
importância da afetividade e da experiência 
subjetiva no processo de aprendizagem. 

•	Na prática, a alegria pode ser cultivada 
na escola por meio de atividades que 
despertam o interesse e a curiosidade 
dos alunos, que promovem a interação e 
o trabalho em grupo, e que valorizam a 
experiência subjetiva de aprender. 

A partir do diálogo entre Spinoza e 
Vygotsky pode inspirar a criação de ambientes 
de aprendizagem que sejam mais afetivos e que 
valorizem a alegria de aprender, contribuindo 
para o desenvolvimento integral dos alunos.

Vygotsky e a Afetividade na Educação ​
A afetividade é fundamental para o 

desenvolvimento humano e a aprendizagem, 
influenciando a relação entre professor e aluno. ​ 
Teóricos como Piaget, Wallon e Vygotsky 
destacaram a indissociabilidade entre cognição 
e afetividade no processo educativo. ​ ​Vygotsky 
argumenta que a vida emocional está conectada 
a outros processos psicológicos e que as reações 
emocionais influenciam o comportamento e a 
aprendizagem. ​

A afetividade é vista para o autor como uma 
função psicológica superior. ​A vida emocional 
está ligada a outros processos psicológicos. ​
Pensamento e sentimento se interconectam, 
influenciando a vontade. ​A educação deve 
promover encontros que potencializem ações 
criativas e críticas, aumentando a potência de 
agir implica em maior consciência e felicidade 
na aprendizagem e promover encontros alegres 
para emancipar alunos e professores, tornando 
a escola um espaço de prazer e aprendizado. ​

A teoria histórico-cultural de Vygotsky, 
enfatizando a importância das interações sociais 
no desenvolvimento humano e na aprendizagem, 
entende a construção do conhecimento como 
um processo mediado por interações culturais 
e sociais, sendo influenciado por interações 
sociais e contextos históricos e culturais. ​



32 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

BERTINI, Fátima Maria Araújo. Relação entre Alegria e Aprendizagem: Um diálogo entre Espinosa e Vygotsky, p. 29-34.

A construção do conhecimento ocorre 
através da mediação social, por meio da qual a 
aprendizagem se efetiva. A mediação docente é 
essencial para o desenvolvimento das funções 
psicológicas superiores. Constitui um conceito 
central na teoria de Vygotsky, que descreve 
como as interações sociais e os instrumentos 
culturais facilitam a aprendizagem. ​O professor 
desempenha um papel crucial na mediação 
entre o aluno e o conhecimento. ​A mediação é 
o processo que conecta o indivíduo ao mundo 
através de instrumentos e signos. ​

O conceito de vivência em​ Vygotsky

A vivência é uma categoria central na 
psicologia sócio-histórica, que explica como 
experiências se transformam em consciência e 
afetam a relação do indivíduo com o mundo. ​ 
A vivência envolve tanto aspectos racionais 
quanto afetivos.

•	A vivência é a unidade dinâmica da 
consciência. ​

•	A vivência permite a compreensão 
dos afetos e a atribuição de sentido às 
experiências.

•	A vivência é influenciada pela situação 
social e pelas especificidades do indivíduo. ​

“Vivência” (perejivânie) é uma experiência 
emocional significativa, distinta de mera 
experiência. ​Vigotski utiliza o conceito para 
explicar a relação entre consciência e meio 
social no desenvolvimento infantil. ​A vivência 
é uma unidade de análise que integra aspectos 
emocionais e cognitivos. ​Vivência e afetação são 
mediadores do desenvolvimento da consciência 
em atividades de ensino. ​

Vygotsky propõe que a vivência é uma 
unidade indissolúvel de elementos internos 
e externos ao sujeito, refletindo um caráter 
monista. ​ Essa vivência é composta por um 
interjogo entre aspectos internos e externos, que 
se influenciam mutuamente. A vivência é um 
interjogo entre aspectos internos e externos. ​Os 
processos psíquicos são formados por sentidos 
subjetivos no espaço de vida. ​A psique e o 
comportamento são interdependentes e formam 
uma unidade. ​Vygotsky critica a dicotomia 
entre cognição e emoção, propondo que ambas 
estão interligadas e são essenciais para a vida 
emocional e o desenvolvimento da consciência. 

A alegria e a relação com a aprendizagem 
Nesta parte da nossa reflexão, vamos 

tentar compreender a relação  entre  a Alegria 
e a relação com a aprendizagem a partir da 
perspectiva Espinosana da Alegria e de Vygotsky 
como ponto de referência da compreensão 
histórica-social do desenvolvimento.

Segundo Oliveira (2019), Espinosa nos 
aponta a educação para o desenvolvimento 
inteiro:

N o  c a p í t u l o  2 7 ,  u m  p o u c o  m a i s 
adiante,  Espinosa  reafirma que a utilidade 
das coisas exteriores ao ser humano se aplica, 
sobretudo, para a conservação do corpo; as 
coisas mais úteis para a manutenção da vida 
corporal são tiradas daquilo que pode “alentar 
e nutrir o corpo para que todas as suas partes 
consigam cumprir corretamente suas funções”. 
Ao nutrir por igual todas as partes do corpo, 
continuamente, o ser humano estará apto 
a ser afetado por outros corpos e a afetar 
também outros corpos de múltiplas maneiras; 
consequentemente, tanto mais apta sua mente 
será para pensar. Portanto, conclui o filósofo, é 
preciso nutrir o corpo com “muitos alimentos de 
natureza diversa”, de tal maneira que ele tenha 
todas as suas muitíssimas partes igualmente 
satisfeitas, bem como uma mente igualmente 
apta a conceber muitas coisas.

Uma educação libertária que que produza 
encontros e que o professor é um “legítimo 
mediador”, onde aja a cooperação mútua, que 
conecte os educandos entre sim e ao processo 
no processo do conhecimento motivados pela 
liberdade do conhecer. A liberdade no processo 
do aprender, de forma que a  educação  seja 
um organizador dos nexos afetivos para a 
permanência do aumento da potência do 
corpo e da mente, favorecendo o processo de 
aprendizagem.

Essa formação de nexos decorre do papel 
importante do professor como o legítimo 
mediador no processo de aprendizagem quando 
leva os alunos a interagirem com o social, nas 
trocas e na busca de uma compreensão das 
coisas de forma ampla, a partir da compreensão 
do contexto, portanto, além do conteudista. 
Vygotsky acentua o papel do professor enquanto 
mediador do processo do conhecimento e dos 
processos de aprendizagem. Para Vygotsky, o 
professor, como figura de mediador, em situações 
de aprendizagem, também motiva o aluno para 
a construção do seu ser. Podemos dizer também 



33Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

BERTINI, Fátima Maria Araújo. Relação entre Alegria e Aprendizagem: Um diálogo entre Espinosa e Vygotsky, p. 29-34.

para a sua liberdade e para a conexão com as 
ideias mediante o alcance de um conhecimento 
mais amplo: uma educação libertária, no mesmo 
sentido Espinosista, citado por Oliveira.

Sendo a Alegria, uma passagem de 
uma realidade menor para uma realidade 
maior, essa  educação  libertária, que envolve 
os indivíduos no processo do aprender de 
forma ativa, produz alegria, na medida em 
que potencializa o ser, aumenta a noção de 
si, a identidade, a capacidade de acreditar em 
si e superar a situação do não ter aprendido 
algo para continuar tentando acertar, seja o 
problema de matemática, seja a palavra que 
ainda não consegue escrever corretamente. 
Assim, a potência de agir é influenciada pela 
capacidade de afetar e ser afetado, essencial 
para o processo educativo. ​Encontros alegres 
na sala de aula aumentam a potência de 
agir de alunos e professores, promovendo 
aprendizagens significativas. ​

O papel do professor, além de mediador 
posto por Vygotsky, poderá também se realizar 
como mediador da conexão dos nexos causais 
afetivos no processo de aprendizagem. Isto seria 
a proposição de um diálogo que a motivasse 
a pensar sobre a própria alegria ou a própria 
tristeza, quando sentidas. A alegria, como 
sendo o afeto que aumentamos a existência, a 
tristeza como o afeto que diminuímos a nossa 
existência. 

O professor atua como mediador no 
processo de aprendizagem, influenciando os 
alunos por meio de suas atitudes e sentimentos. 
A maneira como o professor se comporta e se 
comunica afeta diretamente a motivação e o 
desempenho dos alunos.

A aprendizagem dos nexos afetivos causais 
proporcionada pelo professor como mediador 
será mediante a ação de promover a reflexão 
no aprendiz de forma que se compreenda que 
a alegria consiste em alcançar o aprendizado 
ou a boa nota pelo reconhecimento no sujeito 
como um ser capaz de pensar e agir ou no 
crédito da própria capacidade da mesma ter 
alcançado um objetivo. Assim, o estudante será 
levado ao costume de pensar, de refletir, desde 
a tenra  infância, a depositar ou a procurar a 
alegria não em algo externo a ela, mas no que 
ela é como potência de vida e de existência. 
Assim, como a mediação da compreensão acerca 

da tristeza sentida. Mediar um processo de 
compreender a tristeza, é permitir ao estudante 
vivenciar esse afeto, sem censurá-lo em negá-
lo, mas ajudá-lo a compreender as saídas da 
sua tristeza, a potencializá-lo para isso, sendo 
mediador da compreensão da sua capacidade 
de conexão ou reconexão dos afetos.

Considerações Finais

Findo aqui este texto usando a expressão 
de Oliveira (2014), levantando a bandeira 
Espinosana da  educação  libertária. Somando 
também a perspectiva da aprendizagem 
mediada nos ensinada por Vygotsky.

A  educação  para liberdade se constitui 
também quando nos propomos como ajudantes 
nesta organização dos nexos afetivos para a 
permanência do aumento da potência do corpo 
e da mente. De fato, este exercício do pensar 
sobre os nossos afetos e se somos causa adequada 
ou não no incessante trânsito das afecções em 
nós, da passagem contínua dos afetos ativos 
e passivos (que a cada momento vivenciamos 
como ser por toda a duração da nossa potência 
de existir) é um exercício contínuo por toda a 
nossa existência. 

É o que vai nos levar a um estado de 
tristeza ou de alegria ou de suma alegria. Esta, 
possivelmente quando, um dia, tenhamos a 
felicidade como estado de compreensão máxima 
do que nos ocorre, no corpo, mente e todas as 
afecções em nós.

k k k



34 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

BERTINI, Fátima Maria Araújo. Relação entre Alegria e Aprendizagem: Um diálogo entre Espinosa e Vygotsky, p. 29-34.

Referências

ESPINOSA, Baruch de. Breve Tratado de 
Deus, do homem e do seu bem-estar. 
2. ed. Tradução de Emanuel Angelo da Rocha 
Fragoso, Luís César Guimarães Oliva. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2020. 

ESPINOSA, Baruch de. Breve Tratado de 
Deus, do homem e do seu bem-estar. 
Tradução de Emanuel Angelo da Rocha Fragoso, 
Luís César Guimarães Oliva. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2014.

OLIVEIRA, F. B. Espinosa revolucionário. 
Cadernos Espinosanos (USP), São Paulo, v. 
1, p. 192-202, 2014.

OLIVEIRA, F. B. Marilena Chaui e o debate sobre 
ideologia e educação no Brasil. Cadernos 
Espinosanos (USP), São Paulo, v. 36, p. 199-
218, 2017.

OLIVEIRA, Fernando. B. O. O espinosismo é 
uma forma de educação libertária? Educação 
e Pesquisa, São Paulo, v. 45, 2019, p. 1-17.

PAULA, Marcos Ferreira de. Alegria e 
Felicidade: A presença do Processo Liberador 
em Espinoza. São Paulo: Editora da Universidade 
de São Paulo, 2017.

PAULA, Marcos Ferreira de. Quando Marilena 
Chaui encontrou o Deus de Espinosa. Cadernos 
Espinosanos (USP), São Paulo, v. 36, p. 157-
164, 2017.

SPINOZA, Benedictus de. Ética. Edição bilíngue 
latim-português. Tradução de Tomaz Tadeu. 3. 
ed. São Paulo: Autêntica, 2010.

VYGOTSKY, L. S. A formação social da 
mente. São Paulo: Martins Fontes, 1996.

VYGOTSKY, L. S. Pensamento e Linguagem. 
São Paulo: Martins Fontes, 1998.

k k k



35Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa

Flavio Luiz de Castro Freitas *
Zilmara de Jesus Viana de Carvalho **

Isnara Frazão ***

* Doutor em Filosofia, professor do Departamento de 
Filosofia da Universidade Federal do Maranhão e professor 
permanente do Programa de Pós-graduação em Cultura e 
Sociedade (mestrado e doutorado) da UFMA.
** Doutora em Filosofia, professora do Departamento de 
Filosofia da Universidade Federal do Maranhão e professora 
permanente do Programa de Pós-graduação em Cultura e 
Sociedade (mestrado e doutorado) da UFMA.
*** Graduada em Filosofia e mestranda em Cultura e 
Sociedade pela Universidade Federal do Maranhão - UFMA.

1 Introdução

A filosofia de Espinosa constituiu uma das 
mais originais concepções de afetividade 

na história do pensamento. Espinosa não 
reduz os afetos a meros estados psicológicos, 
mas os insere em uma dinâmica imanente à 
própria estrutura do ser, onde o afeto exprime, 
de modo singular, a variação da potência 
de existir de um modo finito. Portanto, a 
investigação filosófica acerca das paixões exige 
uma abordagem que alie ontologia e teoria 
do conhecimento, pois as paixões, na tradição 
inaugurada por Espinosa, não se limitam a 
um domínio psicológico ou subjetivo, mas 
dizem respeito à forma como os indivíduos 
são afetados no seio da realidade. 

Na ontologia Espinosana, tudo o que 
existe é expressão da substância única, Deus 
ou Natureza (Deus sive Natura), cuja imanência 
implica que os modos finitos não existem 
separadamente, mas como determinações da 
potência divina. Nesse sentido, os corpos e as 
mentes são afetados continuamente por outros 
corpos e ideias, e é nesse entrelaçamento 
que se constituem as afecções e os afetos. As 
paixões, como afetos dos quais o indivíduo não 
é causa adequada, resultam de ideias confusas 
e revelam a passividade do ser humano diante 
de sua própria condição ontológica.

 Nesse contexto, as paixões alegres 
ocupam um lugar conceitualmente ambíguo, 
pois, embora derivem de causas externas e, 

portanto, impliquem passividade, são também 
capazes de aumentar a potência de agir do 
indivíduo. Essa ambivalência suscita uma 
indagação fundamental: em que medida essas 
paixões, ainda que passivas, podem contribuir 
para a formação de uma afetividade ativa?

É precisamente a partir dessa problemática 
que este trabalho se desenvolve, guiado pela 
leitura de Gilles Deleuze, cuja interpretação 
da filosofia espinosana acentua a positividade 
das paixões alegres sem que isso implique uma 
oposição à razão. Para tal empreendimento, 
adota-se o método de análise textual, com ênfase 
na obra central do pensador holandês, Ética 
demonstrada segundo a ordem geométrica, 
em articulação com as obras Espinosa: Filosofia 
Prática (1972) e Espinosa e o Problema da 
Expressão (1968) de Gilles Deleuze, que 
iluminam a atualidade e a força conceitual da 
filosofia espinosana. 

O percurso argumentativo que propomos 
tem início com a elucidação do conceito de 
paixão, tal como formulado no livro III da Ética, 
destacando sua origem em ideias inadequadas 
e a condição passiva do corpo diante da ação 
de causas exteriores. Em seguida, o problema 
das paixões alegres será situado no âmbito 
da gnosiologia espinosana, evidenciando a 
intrincada relação entre teoria do conhecimento 
e modulação dos afetos. Por fim, destacaremos 
como as paixões alegres, ainda que passivas, 
detêm uma potencialidade afirmativa, 
sendo capazes de inaugurar trajetórias de 
transformação subjetiva que culminam em 
uma afetividade ativa, não mais determinada 
por forças externas, mas constituída a partir 
de encontros e composições que elevam a 
potência de existir e de pensar. Desse modo, 
as paixões estão longe de serem obstáculos à 
razão, na verdade existem paixões, as alegrias 
passivas, que podem condicionar caminhos 

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.16001



36 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

potentes para uma afetividade ativa. Contudo, 
buscaremos examinar o problema das paixões 
alegres em Espinosa com base na leitura 
deleuziana enfatizando a possibilidade de 
passagem da passividade à atividade por meio 
do fortalecimento da potência de agir através 
de alegrias passivas.

2 Conceito de paixão no Livro III da Ética 
Tratar acerca das paixões requer um 

estudo ontológico e gnosiológico visto que, 
a paixão pressupõe uma condição ontológica 
afetiva1 e uma inadequação2 do ponto de vista 
gnosiológico. Espinosa pensa a totalidade 
ontológica a partir da imanência, ela é o nexo 
entre a causa e o efeito. Deus é imanente ao 
mundo, é causa eficiente que produz e se 
diferencia dos seus efeitos sem se separar 
deles, assim tudo é em Deus. “Todo caminho 
da Ética se faz na imanência” (Deleuze, 2002, 
p. 35). Os modos expressam de forma definida 
e determinada a potência de Deus, por meio 
da qual ele existe e age (E1P6D). Assim, os 
modos finitos participam em graus diversos 
dessa ontologia total, através da sua essência 
que consiste em um grau de potência, dessa 
forma, as coisas particulares produzem efeitos 

1 Na base ontológica Espinosana, Deus é causa primeira e 
eficiente de todas as coisas; e se expressa a partir de seus 
modos, sejam eles modos infinitos imediatos ou mediatos 
e modos finitos. O conjunto infinito de corpos e ideias 
consiste no modo infinito mediato de Deus. Os diferentes 
modos explicam a produção das coisas singulares, 
estas têm sua essência e existência determinadas por 
Deus, além disso uma coisa singular passa a existir pela 
determinação de outra, pois todas as coisas finitas são 
determinadas a existir e operar por outra coisa finita e 
determinada (E1P28). Dado esta condição ontológica 
enquanto ser existente e finito as coisas singulares 
estão necessariamente passivas a sofrer ação de outros 
corpos externos a ela. Contudo, a partir do momento 
em que um modo finito passa a existência então ele é 
necessariamente determinado pelo conjunto infinito de 
corpos e ideias, isto é a sua potência varia de acordo com 
as afecções que sofre. 
2 Considerando nossa condição ontológica podemos 
compreender facilmente o fato de que os modos finitos 
têm uma perspectiva parcial acerca das coisas pois 
compreendem, em sua perspectiva particular, a partir 
da forma como são afetados. Portanto, quanto mais 
são capazes de experimentar afetos, sua capacidade de 
compreensão da realidade de modo menos fragmentado 
aumenta simultaneamente. Entretanto as coisas 
particulares padecem justamente devido ao fato de 
que elas consistem apenas em uma parte da natureza, 
são finitas, assim não podem ser explicadas a partir de 
si mesmas. Dado essa condição o homem está sempre, 
necessariamente submetido a paixões (E4P5c).

imanentes proporcionais ao seu grau de 
potência. 

Os modos finitos são determinados de 
duas formas: pela sua essência, pois expressa 
um grau de potência da substância; e pelo 
entrelace necessário com os outros modos 
finitos. Entretanto, à medida que consideramos 
apenas a própria coisa e não as causas exteriores, 
não poderemos encontrar nela nada que possa 
destruí-la, assim, nenhuma coisa pode ser 
destruída senão por uma causa exterior, pois a 
definição de uma coisa qualquer afirma a sua 
essência; ela não a nega. Ou seja, ela põe a 
sua essência; ela não a retira (E3P4). Dado ao 
encontro necessário com outros corpos e ideias, 
a potência das coisas singulares se configura 
como conatus, ou seja, como esforço que explica 
nossa perseverança na existência. 

Cada coisa esforça-se, tanto quanto está em si, 
por perseverar em seu ser. Demonstração. Com 
efeito, as coisas singulares são modos pelos 
quais os atributos de Deus exprimem-se de uma 
maneira definida e determinada (pelo coroL 
da prop. 25 da P. 1), isto é (pela prop. 34 da P. 
1), são coisas que exprimem de uma maneira 
definida e determinada a potência de Deus, 
por meio da qual ele existe e age. E nenhuma 
coisa tem em si algo por meio do qual possa ser 
destruída, ou seja, que retire a sua existência 
(pela prop. 4); pelo contrário, ela se opõe a 
tudo que possa retirar a sua existência (pela 
prop. prec.). E esforça-se, assim, tanto quanto 
pode e está em si, por perseverar em seu ser. 
C. Q. D. (Spinoza, 2013, p. 173-175).

Dessa forma, buscamos preservar nossa 
essência, que é constantemente atualizada 
pelo encontro necessário com outros modos 
finitos. Essa rede afetiva que conecta todas as 
coisas singulares, expressam diversos graus 
de potências, formam um único plano de 
imanência. Assim, a afetividade se apresenta 
como uma condição ontológica do ser humano, 
visto que estamos em conexão necessária com 
outros modos finitos, à medida que afetamos 
e somos afetados por outros que determinam 
nossa existência.

Nesse sentido, os efeitos dos outros corpos 
sobre o nosso, chamamos de afecções, estas são 
efeitos dos corpos em suas relações, são aquilo 
que um corpo imprime sobre o outro, em um 
encontro, essa imagem envolve não só o estado 
em que o corpo afetado se encontrava, mas 
também o estado daquele que afetou, o corpo 



37Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

afetado em sua ideia acerca do objeto que lhe 
afetou, considera somente a modificação que o 
outro corpo lhe causou e não a sua natureza. 
Desse modo, é também, impossibilitado de 
conhecer seu corpo adequadamente, pois tem 
apenas uma ideia parcial, estando passivo nesta 
relação, assim, nós só sofremos as paixões à 
medida que imaginamos. 

Sobre o conceito de imagem, Espinosa 
afirma: chamaremos de imagens das coisas as 
afecções do corpo humano, cujas ideias nos 
representam os corpos exteriores como estando 
presentes, embora elas não restituam as figuras 
das coisas. E quando a mente considera os 
corpos dessa maneira, diremos que ela os 
imagina (E2P17s). As imagens são produzidas 
pelos encontros entre os corpos, são a marca de 
um corpo sobre o outro, assim elas representam 
os corpos exteriores como presentes à nós. É 
somente através das ideias das afecções de 
seu próprio corpo, que a mente pode perceber 
os corpos exteriores, dizemos que a mente 
humana imagina quando ela considera os 
corpos externos através das ideias das afecções 
de seu próprio corpo (E2P26). Entretanto, 
essas imagens estão sempre ligadas ao nosso 
primeiro gênero de conhecimento, imaginativo 
no qual só temos ideias confusas e parciais, que 
envolvem a natureza dos corpos, mas não as 
explicam. As imagens derivam do embate entre 
os corpos, e mantém a imagem acerca desse 
corpo, considerando o objeto externo a partir 
da sua relação com ele. Contudo, as afecções do 
nosso corpo fazem com que a nossa capacidade 
de existir no mundo varie, esta variação 
chamamos de afeto. Espinosa define os afetos 
da seguinte forma: 

Por afeto compreendo as afecções do corpo, 
pelas quais sua potência de agir é aumentada 
ou diminuída, estimulada ou refreada, e, 
ao mesmo tempo, as ideias dessas afecções. 
Explicação. Assim, quando podemos ser a 
causa adequada de alguma dessas afecções, 
por afeto compreendo, então, uma ação; em 
caso contrário, uma paixão (Spinoza, 2013, 
p. 163).

Nessa perspectiva, as afecções consistem 
nos efeitos dos outros corpos sobre o nosso e 
quando essas afecções, fazem a nossa potência 
de existir variar, chamamos essa atualização em 
nosso corpo de afeto. E ainda, quando nossas 
afecções só dependem de nós, temos uma ação, 

um afeto ativo, e quando somos causa apenas 
parcial, nós temos uma paixão, um afeto passivo. 
Portanto, os afetos podem ser ativos ou passivos, 
quando somos causa adequada dos nossos efeitos, 
dizemos que o corpo age, é ativo e tem afetos 
ações, já quando é causa parcial dos seus efeitos, 
dizemos que o corpo padece, é passivo e tem 
afetos paixões. Dessa forma, a nossa potência é 
efetivada através dos afetos que podem favorecer 
ou desfavorecer a nossa potência.

Além disso, quando a potência de agir, de 
existir é aumentada temos o afeto de alegria, que 
vai de encontro com o esforço de perseverar na 
existência, quando nosso desejo é constrangido 
passamos a uma menor perfeição, temos assim 
a tristeza, esta é contrária a nossa natureza, 
visto que não nos esforçamos para nos limitar e 
sim para nos expandir, ou seja, nos esforçamos 
por aquilo que nos alegra, que nos traz um 
ganho de potência e não por aquilo que nos 
entristece, que nos traz uma perda de potência, 
sendo assim, a tristeza, e todos os afetos que 
derivam deste, contrários a nossa natureza. 
Portanto existem três afetos primitivos, o desejo 
que é nossa própria essência, a alegria, que é 
o favorecimento da nossa essência e a tristeza 
que é o enfraquecimento dela.

Portanto, no âmbito das paixões, ou 
seja, daquele afeto do qual eu não sou causa, 
estamos sujeitos ao acaso dos encontros e 
podemos experimentar paixões tristes, mas 
também paixões alegres. A alegria e todos os 
afetos que derivam deste, vão de encontro com 
o nosso esforço em perseverar, fortalecem nossa 
potência de agir e existir, isto significa que 
mesmo uma paixão, há oportunidades de nos 
tornar ativos. Entretanto, as paixões consistem 
sempre na passividade do corpo tomado por 
forças externas a ele, trata-se de um corpo que 
está afastado da sua própria potência de agir. 
As paixões decorrem exclusivamente de ideias 
confusas, nas quais o corpo é constantemente 
afetado por causas externas, tal condição torna 
o indivíduo sujeito à contingência, uma vez que 
sua potência de agir pode ser ampliada gerando 
alegria, ou reduzida resultando em tristeza. 

3 Pressupostos gnosiológicos 

Para Espinosa, não há oposição entre 
mente e corpo, tampouco uma hierarquia entre 
razão e afeto. A potência da mente é diretamente 



38 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

proporcional à potência do corpo, de modo 
que o aperfeiçoamento das relações afetivas 
implica, necessariamente, em um refinamento 
da forma de pensar. A razão e os afetos não 
se opõem, pois a ação, no âmbito afetivo, está 
intrinsecamente vinculada à atividade racional. 
Portanto, o próprio conhecimento resulta da 
elaboração de noções afetivas derivadas das 
interações físicas entre os corpos. 

Nessa perspectiva, se existem afetos que 
mesmo sendo passivos, podem nos encaminhar 
à atividade, é porque para Espinosa, não há 
cisão entre razão e afetividade, tal como 
observa Gleizer: “se o conhecimento intelectual 
pode interagir com as paixões, moderando-
as e transformando nossa vida afetiva é 
exatamente porque ele tem a mesma raiz que 
as paixões, a saber, o desejo” (Gleizer, 2005, 
p. 51). Desse modo, o desejo que impulsiona 
as coisas singulares a realizarem encontros 
que lhes favoreçam, é o mesmo desejo pelo 
qual a mente busca conhecer através de ideias 
adequadas. 

As ideias adequadas3 são a expressão da 
nossa potência de pensar, na medida em nos 
tornam causa adequada de nossos próprios 
efeitos, uma vez que emerge exclusivamente 
da nossa potência. Por conseguinte, os afetos 
correspondentes a essas ideias não se opõem 
com a essência do indivíduo. Em contraposição, 
as paixões originam-se unicamente das ideias 
inadequadas, ou seja, da passividade frente às 
afecções externas. Assim, a redução das paixões 
exige, necessariamente, a superação dessas 
ideias inadequadas que lhes dão origem. 

A passagem às ideias adequadas é 
um problema central tendo em vista nossa 
condição enquanto modos finitos pois somos 
constantemente marcados pela força das 
paixões, logo, questionamos: como chegamos 
a formar ideias adequadas, nós que parecemos 
condenados às ideias inadequadas? O problema 
das alegrias passivas está intimamente ligado 
a essa questão, pois embora resultem da 
passividade diante das afecções externas, elas 
representam o primeiro esforço ético e racional 
para nos aproximar daquilo que podemos, 
segundo nossa própria potência. 
3 “Por ideia adequada compreendo uma ideia de que, 
enquanto considerada em si mesma, sem relação com 
o objeto, tem todas as propriedades ou denominações 
intrínsecas de uma ideia verdadeira” (E2D4).

Dentre os três gêneros de conhecimento4, 
apenas o primeiro nos fornece ideais inadequadas. 
As ideias que surgem do segundo e terceiro 
tipo de conhecimento, são ideias adequadas. O 
conhecimento de primeiro gênero é a única causa 
de falsidade, enquanto o conhecimento de segundo 
gênero e o de terceiro são necessariamente 
verdadeiros (E2P41). Nessa perspectiva, a mente 
tem ideias inadequadas à medida que o corpo é 
determinado pelo acaso dos encontros tal como 
esclarece Espinosa: 

[...] a mente não tem, de si própria, nem 
de seu corpo, nem dos corpos exteriores, 
um conhecimento adequado, mas apenas 
um conhecimento confuso, sempre que 
percebe as coisas segundo a ordem comum da 
natureza, isto é, sempre que está exteriormente 
determinada, pelo encontro fortuito com 
as coisas, a considerar isto ou aquilo. E não 
quando está interiormente determinada, por 
considerar muitas coisas ao mesmo tempo, a 
compreender suas concordâncias, diferenças 
e oposições. Sempre, com efeito, que está, 
de uma maneira ou outra, interiormente 
arranjada, a mente considera as coisas clara e 
distintamente (Spinoza, 2013, p 123).

Sendo assim, para não estarmos sujeitos 
ao acaso dos encontros, é necessário termos 
ideias adequadas que nos habilite a agenciar 
nossos encontros de forma ativa. Nessa 
perspectiva, trataremos aqui da relevância 
das ideias adequadas para alcançar afecções 
ativas, logo apresentaremos como as ideias 

4 O primeiro gênero de conhecimento é a opinião 
ou imaginação, esta deriva das coisas singulares que 
percebemos de forma confusa e parcial. Neste gênero de 
conhecimento só somos capazes de perceber os efeitos, 
por isso nos leva a ilusão acerca do mundo. O nosso 
corpo é modificado por outro, sem sermos capazes de 
ter um conhecimento adequado dos corpos envolvidos 
nesse encontro, dado que só é considerado os efeitos da 
confusa relação entre esses corpos. O segundo gênero de 
conhecimento chamado de razão, é construído por noções 
comuns, que são o fundamento da nossa capacidade de 
raciocínio, no qual temos ideias adequadas da propriedade 
das coisas comuns na parte e no todo, ou seja, ainda não se 
trata de conhecer os objetos em sua singularidade, mas de 
compreendê-lo como uma instância particular de uma lei 
geral da natureza. Neste segundo gênero de conhecimento 
podemos não só conhecer pelas causas, mas também 
visualizar o nexo necessário que há entre as ideias. O 
terceiro gênero de conhecimento ou ciência intuitiva é 
um conhecimento direto que parte da ideia adequada da 
essência formal de certos atributos de Deus para chegar 
ao conhecimento da essência das coisas singulares. O 
conhecimento do segundo e terceiro gênero só envolvem 
ideias adequadas, e são necessariamente verdadeiros.



39Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

inadequadas passam às ideias adequadas, 
consequentemente dando lugar a afetos ativos. 
Contudo, enfatizaremos o segundo gênero de 
conhecimento, que consiste na razão ou noções 
comuns, sobretudo para identificar a passagem 
de ideias inadequadas às ideias adequadas. Dito 
isto, apresentaremos esse percurso das ideias 
adequadas e sua relevância do ponto de vista 
afetivo para experimentarmos afecções ativas.

O salto para ideias adequadas depende 
de condições externas que sejam favoráveis ao 
exercício da nossa potência de agir. Tal transição 
exige que o indivíduo não esteja afetivamente 
enfraquecido, pois os afetos tristes implicam 
uma diminuição de potência de existir e, por 
conseguinte, da capacidade de pensar com 
clareza. Nesse contexto, as noções comuns 
constituem as primeiras ideias adequadas 
das quais a mente é capaz, e representam o 
aspecto prático da ética espinosana, uma vez 
que pressupõem a experiência de encontros que 
fortalecem a potência do corpo e da mente. Por 
meio dessas noções, torna-se possível apreender 
o que é comum entre os corpos, estabelecendo 
relações que nos conduzem à atividade. 

Nesse sentido, podemos observar que a 
razão não é instantânea, seu primeiro esforço 
consiste em experimentar o máximo de alegrias 
com o intuito de fortalecer a potência da mente, 
para que o indivíduo tenha conhecimento 
adequado acerca das relações físicas entre 
os corpos, isto o torna apto a organizar seus 
encontros de forma ativa. Portanto, o estudo 
físico é central para começarmos a ter ideias 
adequadas através das noções comuns, pois 
esses elementos que são comuns a todas as 
coisas, e que existem igualmente na parte e 
no todo, não podem ser concebidos senão 
adequadamente (E2P38). Existem certas ideias 
ou noções comuns a todos os homens, todos os 
corpos estão em concordância quanto a certos 
elementos, os quais devem ser percebidos todos 
adequadamente, ou seja, clara e distintamente 
(E2P38c). Nesse sentido: 

Será adequada na mente, além disso, a ideia 
daquilo que o corpo humano e certos corpos 
exteriores pelos quais o corpo humano costuma 
ser afetado têm de comum e próprio, e que 
existe em cada parte assim como no todo de 
cada um desses corpos exteriores. Corolário. 
Segue-se disso que a mente é tanto mais capaz 
de perceber mais coisas adequadamente quanto 

mais propriedades em comum com outros 
corpos tem o seu corpo (Spinoza, 2013, p. 129).

Desse modo, o segundo gênero de 
conhecimento corresponde à apreensão das 
relações pelas quais os corpos se compõem 
entre si, já não se trata mais da parcialidade das 
afecções de um corpo, como ocorre nas ideias 
inadequadas, mas na forma como as relações 
características de um corpo se compõe ou se 
decompõem com outro. Quanto maior for a 
correspondência entre as propriedades dos 
corpos em interação, maior será a capacidade 
da mente de formar ideias adequadas acerca 
desses corpos. 

Portanto, através do conhecimento 
dos corpos, das relações corporais, saímos 
das ideias inadequadas para o segundo tipo 
de conhecimento do qual derivam ideias 
adequadas. Contudo, as noções comuns em 
Espinosa consistem em identificar a relação 
entre os corpos e a forma pela qual participamos 
da ontologia total.5 As ideias adequadas 
advindas das noções comuns levam o indivíduo 
a reconhecer que cada singularidade está 
integrada a natureza inteira, esta composição 
entre os corpos realiza o objetivo inicial da 
filosofia de Espinosa.6 

Além disso, reconhecer a realidade 
de forma necessária consiste em uma ideia 
adequada que expande a potência de agir 

5 É importante ressaltar que, as noções comuns não são 
abstratas. Na verdade, compreender a partir de ideias 
abstratas é próprio das ideias inadequadas, que recolhe 
apenas efeitos e julga que a todo realidade funciona com 
base em uma perspectiva parcial. Espinosa critica as ideias 
universais, pois elas desconsideram as coisas singulares, 
a ideia universal de homem, por exemplo, não explica os 
corpos singulares. Além disso, Espinosa não diferencia os 
seres por gênero ou espécie mas pela sua potência, assim,  
a razão ou as noções comuns são aqueles elementos que 
são comuns a todas as coisas, e que existem igualmente 
na parte e no todo, não podem ser concebidos senão 
adequadamente (E2P38), não são ideias parciais que 
generalizam um efeitos, mas são ideias que através de 
um exercício afetivos buscam o que há de comuns entre 
os corpos, e a partir daí reconhecem a perfeição que há 
no conhecimento da união com a natureza inteira. As 
ideias universais são a generalização de um ponto de 
vista particular, portanto são inadequadas.
6 O fortalecimento da potência humana se dá através da 
união da mente com toda a natureza, tal como Espinosa 
afirma no Tratado da Emenda do Intelecto: “o conhecimento 
da união da mente com a natureza inteira” (TdIE [13]). 
Neste trecho, Spinoza destaca que a busca pelo bem 
consiste em alcançar, junto com outros, o conhecimento 
dessa unidade essencial com o todo natural.



40 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

dos indivíduos pois reduz a possibilidade de 
sofrer paixões, estas estão atreladas ao que é 
contingente imparcial, nesse sentido afirma 
Espinosa: 

Vemos, assim, que as paixões só estão referidas 
à mente enquanto ela tem algo que envolve uma 
negação, ou seja, enquanto ela é considerada 
como uma parte da natureza, a qual, por 
si só, sem as outras partes, não pode ser 
percebida clara e distintamente. Pelo mesmo 
raciocínio, poderia demonstrar que as paixões 
estão referidas às coisas singulares da mesma 
maneira que estão referidas à mente, e que não 
podem ser percebidas de outro modo (Spinoza, 
2013, p. 173). 

Por outro lado, quanto mais ideias 
adequadas, mas compreendemos de forma 
necessária as noções comuns que regem os 
corpos, nos percebendo como parte da ontologia 
total pois é da natureza da razão considerar 
as coisas não como contingentes, mas como 
necessárias (E2P44). Através da razão a 
natureza é compreendida de forma necessária, 
e os afetos não flutuam7 com a incerteza da 
contingência. Portanto, à medida que a mente 
compreende as coisas como necessárias, ela tem 
um maior poder sobre os seus afetos, ou seja, 
deles padece menos (E5P6). Para esclarecer 
esta proposição, Espinosa apresenta o seguinte 
exemplo prático: 

Com efeito, vemos que a tristeza advinda 
da perda de um bem diminui assim que o 
homem que o perdeu dá-se conta de que não 
havia nenhum meio de poder conservá-lo. 
Vemos, igualmente, que ninguém sente pena 
de uma criança por ela não saber falar, andar, 
raciocinar e, por viver, enfim, tantos anos como 
que inconsciente de si mesma. Se, por outro 

7 Estamos nos referindo ao termo latino anima fluctuans, 
Anima: alma, mente, espírito. Fluctuans: particípio 
presente de fluctuare, que significa flutuar, vacilar, oscilar, 
estar em agitação se remete a algo instável, em movimento 
incerto. Seu sentido filosófico é mais específico pois 
refere-se a um estado de instabilidade afetiva, onde a 
mente oscila entre diferentes afetos, movida por forças 
contraditórias. Esta expressão aparece explicitamente 
na Ética, na proposição 17, Escólio (E3P17s) onde 
Espinosa está tratando das situações em que a mente 
(mens) é afetada por impulsos opostos (ex: amor e 
ódio por um mesmo objeto), produzindo um estado 
de vacilação afetiva, um conflito interno que impede a 
mente de se afirmar com clareza, pois a potência de agir 
é enfraquecida pela indecisão e confusão. Portanto, trata-
se de um momento de paixão intensa em que a mente 
não é causa adequada de seus afetos e está à mercê da 
contingência de forças externas. 

lado, os homens, em sua maioria, nascessem 
já adultos e apenas alguns nascessem crianças, 
então todos sentiriam pena das crianças, pois, 
nesse caso, a infância seria considerada não 
como algo natural e necessário, mas como um 
defeito ou uma falta da natureza. Poderíamos, 
ainda, fazer muitas outras observações desse 
tipo (Spinoza, 2013, p. 375).

Portanto, muitos afetos tristes decorrem 
da forma contingente de perceber a realidade, 
quando consideramos as coisas como 
contingentes julgamos que elas poderiam ser 
diferentes do que é, em última instância, esta é 
a causa de entristecimentos como: falta, culpa, 
ansiedade, arrependimento, entre outros.

Doravante, o cerne da Ética consiste na 
relação entre razão e alegria ativa. A razão é a via 
pela qual podemos ter alegrias ativas, entretanto, 
são as paixões alegres que possibilitam a razão. 
Através da razão, toda alegria passiva pode 
se tornar uma alegria ativa, tendo em vista a 
mudança de causas. A todas as ações às quais 
somos determinados, em virtude de um afeto 
que é uma paixão, podemos ser determinados, 
sem esse afeto, pela razão (E4P59). Assim, ser 
ativo é operar segundo nossa própria natureza, 
tendo ideias adequadas acerca das coisas e 
sendo causa adequada dos nossos afetos. Nessa 
perspectiva, Espinosa afirma:

Por isso, se um homem afetado de alegria 
fosse levado a uma perfeição tamanha que 
concebesse adequadamente a si próprio e as 
suas ações, ele seria capaz, e até mesmo mais 
capaz, dessas mesmas ações às quais é, agora, 
determinado por afetos que são paixões. Ora, 
todos os afetos estão relacionados à alegria, 
à tristeza ou ao desejo (veja-se a explicação 
da def. 4 dos afetos), e o desejo (pela def. 1 
dos afetos) não é senão o próprio esforço por 
agir. Logo, a todas as ações às quais somos 
determinados, em função de um afeto que é 
uma paixão, podemos ser conduzidos, sem 
esse afeto, exclusivamente pela razão (Spinoza, 
2013, p.  333-334).

Sendo que as paixões têm raiz no 
conhecimento inadequado, quando passamos 
a ter ideias adequadas suprime-se também as 
paixões, nessa perspectiva afirma Espinosa:

Todos os apetites ou desejos são paixões apenas 
à medida que provêm de ideias inadequadas, 
enquanto os mesmos desejos são considerados 
virtudes quando são suscitados ou gerados por 
ideias adequadas. Com efeito, todos os desejos 
que nos determinam a fazer algo podem provir 



41Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

tanto de ideias adequadas quanto de ideias 
inadequadas (veja-se a prop. 59 da P. 4). E, por 
isso (voltando ao ponto em que estávamos antes 
dessa digressão), não se pode imaginar nenhum 
outro remédio que dependa de nosso poder que 
seja melhor para os afetos do que aquele que 
consiste no verdadeiro conhecimento deles, 
pois não existe nenhuma outra potência da 
mente que não seja a de pensar e de formar 
ideias adequadas, tal como, anteriormente 
(pela prop. 3 da P. 3), demonstramos (Spinoza, 
2013, p.  373).

Doravante, para Espinosa, não há cisão 
entre sua teoria do conhecimento e teoria 
da afetividade para uma vivência ativa. O 
itinerário ético tem início nas paixões, uma vez 
que o indivíduo amplia sua potência de agir à 
medida que aumenta suas alegrias passivas. 
A composição com outros corpos contribui 
para esse fortalecimento, pois estes encontros 
envolvem sempre um ganho de alegria. Em 
contrapartida, a tristeza emerge quando há 
decomposição parcial do indivíduo, resultante 
de um encontro que desfaz ou enfraquece sua 
constituição. 

Nessa perspectiva, o pensamento se 
desenvolve de forma mais eficaz quando a 
potência de agir do indivíduo está favorecida. A 
alegria, neste contexto, não apenas intensifica 
a capacidade de compreender, mas consiste 
também no afeto que impulsiona o exercício 
da razão e direciona para a afetividade 
ativa. Deleuze destaca a forma radical com 
que Espinosa denuncia as paixões tristes: 
“Espinosa não é daqueles que pensam que as 
paixões tristes têm algo de bom” (Deleuze, 
2002, p. 32), portanto, Deleuze juntamente 
com Espinosa denunciam as paixões tristes e 
indicam a alegrias ativas como caminho ético 
e político.

O fortalecimento proporcionado pelas 
paixões alegres é o que nos capacita a, 
simultaneamente, fortalecer nossa mente 
para que tenha ideias adequadas e produzir 
alegrias ativas, tornando-nos causa adequada 
dos nossos próprios afetos. No entanto, o 
problema das paixões alegres está intimamente 
vinculado ao esforço ético e racional em regular 
as paixões, pois mesmo as alegrias passivas 
contribuem para o aumento da potência de 
agir e abrem caminho para a transição rumo a 
uma afetividade ativa. 

Portanto, esta passagem pressupõe a busca 
pelo máximo de paixões alegres pois é na alegria 
que conseguimos reconhecer a realidade, isto 
é, a perfeição que existe em todas as coisas 
(E2D6). A possibilidade do conhecimento, 
em Espinosa, está diretamente enraizada na 
condição humana enquanto seres de afetos, a 
mente só pode formar ideias porque o corpo é 
continuamente afetado. Assim, é pela alegria, 
enquanto afeto que expressa um aumento de 
potência, que o indivíduo realiza composições 
que favorecem o pensamento, revelando o 
aspecto afetivo inerente a toda ideia. Contudo, 
sem a alegria, não há verdadeira compreensão, 
pois, compreender exige a capacidade de se 
compor com aquilo que nos afeta de modo 
positivo, ou seja, que aumenta nossa potência 
de agir e nos permite formar ideias adequadas 
sobre os objetos.

Entre todos os afetos que estão relacionados 
à mente à medida que ela age não há nenhum 
que não esteja relacionado à alegria ou ao desejo 
(E3P59), os afetos ativos são sempre alegres, só 
a alegria nos encaminha às ideias adequadas, 
logo, sempre que temos ideias adequadas, 
somos ativos, não experimentamos nenhum 
afeto triste. Desse modo, para todos os afetos 
de alegria e desejo que experimentávamos 
enquanto paixão, há outro afeto de alegria e 
desejo que estão relacionados a nós à medida 
que agimos (E3P58). Portanto, a alegria ativa é 
de outra espécie, diferente da alegria passiva, o 
que as diferencia o sentimento ativo do passivo 
são as qualidades das nossas ideias, um afeto 
que é uma paixão pode ser uma ação assim que 
formamos uma ideia clara e distinta (E5P3). 
Portanto, tomamos posse dos nossos afetos 
quando melhor o conhecemos. Trata-se também 
da mudança da causa dos afetos:

Chamo de causa adequada aquela cujo efeito 
pode ser percebido clara e distintamente por 
ela mesma. Chamo de causa inadequada ou 
parcial, por outro lado, aquela cujo efeito não 
pode ser compreendido por ela só. 2. Digo que 
agimos quando, em nós ou fora de nós, sucede 
algo de que somos a causa adequada, isto é 
(pela def. prec.), quando de nossa natureza se 
segue, em nós ou fora de nós, algo que pode ser 
compreendido clara e distintamente por ela só. 
Digo, ao contrário, que padecemos quando, em 
nós, sucede algo, ou quando de nossa natureza 
se segue algo de que não somos causa senão 
parcial (Spinoza, 2013, p. 163).



42 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

Assim, as afecções ativas e passivas se 
distinguem pela sua causa. As paixões alegres 
decorrem da composição com um objeto que 
convém com o nosso corpo, aumentando nossa 
potência de agir, porém é um afeto do qual ainda 
não temos uma ideia adequada, não sendo causa 
adequada desses afetos. Já as alegrias ativas, 
se seguem de ideias adequadas, elas decorrem 
da nossa própria potência de agir. Assim, a 
mente à medida que tem ideias adequadas, ela 
necessariamente age; à medida que tem ideias 
inadequadas, ela necessariamente padece. Desse 
modo, quanto mais temos ideias adequadas, 
tanto mais agimos e somos causa adequada dos 
nossos afetos. 

Contudo, sempre que um indivíduo é 
atravessado por afetos tristes como o ódio, a 
inveja ou a mágoa, encontra-se sob o domínio 
das paixões pois não é o caso que alguém 
possa sentir tristeza sendo causa adequada 
de seus afetos. Portanto, os afetos ações são 
necessariamente positivos, afirmativos, alegres 
e necessários, isto porque é impossível que uma 
coisa seja causa de algo que lhe enfraqueça ou 
destrua a si mesmo, nenhuma coisa pode ser 
destruída senão por uma causa exterior (E3P4). 
Desse modo, à medida que um indivíduo é causa 
adequada de seus afetos, possui apenas afetos 
positivos, que afirmam sua existência e ampliam 
a sua capacidade de agir e compreender. 

4 O problema das paixões alegres

Do ponto de vista afetivo, a capacidade 
de reconhecer as noções comuns entre os 
corpos depende de um indivíduo nutrido de 
alegria, pois a alegria, enquanto afeto que 
expressa o aumento da potência de agir do 
indivíduo, está associada à composição entre os 
corpos8. Em contrapartida, a tristeza resulta da 
decomposição ou desarmonia entre os corpos, o 
que acarreta um afastamento do conhecimento 
adequado do corpo que produziu o afeto. 
Assim, a constituição do conhecimento parte de 
uma dinâmica afetiva em que a alegria funciona 
como condição propícia para a formação de 
ideias adequadas, especialmente no que diz 
8 A composição é sempre alegre pois ela surge da 
conveniência entre os corpos, quanto mais alegria, 
mais potência temos pois mais integrados, estamos 
com a natureza inteira. A alegria nos torna capazes de 
reconhecer o que há de comum entre os corpos, sendo 
assim, ela realiza a meta do conatus pois a potência é 
expandida através das composições. 

respeito às noções comuns. Nessa perspectiva, 
afirma Deleuze: 

Quando encontramos um corpo que convém à 
nossa natureza e cuja relação se compõe com 
a nossa, diríamos que sua potência se adiciona 
a nossa: as paixões que nos afetam são de 
alegria, nossa potência de agir é ampliada ou 
favorecida. Essa alegria é ainda uma paixão visto 
que tem uma causa exterior; permanecemos 
ainda separados de nossa potência de agir, não 
a possuímos formalmente. Essa potência de agir 
não deixa de aumentar de modo proporcional, 
“aproximamo-nos” do ponto de conversão, do 
ponto de transmutação que nos tornará senhores 
dela, e por isso dignos de ação, de alegrias ativas 
(Deleuze, 2002, p.  33-34).

Nesse sentido, um encontro alegrador 
ocorre quando há a conveniência entre dois 
corpos, sempre que se experimenta alegria, 
mesmo que passiva, é favorecida a formação da 
ideia adequada daquilo que é comum entre o 
corpo afetado e o corpo que afeta. Isso explica 
porque, no livro V da Ética, Espinosa é levado 
a reconhecer o privilégio das paixões alegres 
na formação das noções comuns, no segundo 
gênero de conhecimento, a razão:

Enquanto não estamos atormentados por 
sentimentos contrários à nossa natureza, 
sentimentos de tristeza provocados por objetos 
contrários que não nos convêm, durante esse 
tempo a potência do espírito, pela qual ele 
se esforça para compreender as coisas, não é 
impedida, e, por conseguinte ele tem, durante 
esse tempo, o poder de formar ideias claras e 
distintas (Spinoza, 2013, p. 379).

Portanto, as paixões alegres caracterizam-
se pelas diferentes maneiras pelas quais são 
experimentadas, seja no modo como afetam com 
tristeza, ou com alegria. Nos afetos passivos, 
ainda que haja variação na potência de agir – 
por aumento (alegria) ou diminuição (tristeza) 
–, permanece-se no âmbito da paixão, uma vez 
que o indivíduo não é a causa adequada do afeto 
experimentado, mas padece a ação de outro 
corpo. No entanto, quando há um aumento da 
potência de agir, ainda que passivamente, isso 
indica um menor distanciamento da própria 
essência, na medida em que a alegria está em 
conformidade com o conatus, isto é, com o 
esforço de perseverar no ser.

Contudo, as alegrias passivas nos servem 
como um trampolim para termos ideias menos 
parciais, e assim sermos causa adequada dos 



43Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

nossos afetos. Sobre como as alegrias passivas 
podem se converter em alegrias ativas, afirma 
Deleuze:  

Na medida em que as alegrias passivas 
aumentam nossa potência de agir, elas convêm 
com a razão. Mas, sendo a razão a potência de 
agir da alma, as alegrias supostamente ativas 
nascem da razão. Quando Espinosa sugere 
que aquilo que convém com a razão também 
pode nascer dela, ele quer [254] dizer que 
toda alegria passiva pode dar lugar a uma 
alegria ativa que só se distingue dela pela causa 
(Deleuze, 2017, p. 307).

Portanto, o que determina se uma alegria 
é ativa ou passiva, é a sua causa. No caso das 
alegrias passivas, elas derivam unicamente 
do gênero imaginativo, elas pressupõem um 
padecimento, portanto, a alegria passiva ocorre 
quando somos causa parcial dos nossos efeitos. 
Para sermos preenchidos por alegrias ativas, 
é necessário ser causa adequada dos nossos 
afetos, fazendo uso da razão para alcançar um 
conhecimento adequado acerca dos seus afetos.  

As paixões alegres possuem a capacidade 
de aumentar a potência de agir do indivíduo, 
ao mesmo tempo em que favorecem o exercício 
da potência de compreender. Nesse sentido, as 
paixões alegres mostram-se compatíveis com 
a razão, uma vez que conduzem o indivíduo 
a uma melhor compreensão da realidade. 
Em termos práticos, observa-se que, quando 
dominados por afetos tristes, nossa capacidade 
de compreender e de reconhecer a ordem 
e a necessidade imanentes à realidade se 
encontra significativamente reduzida. No 
escólio da proposição 10 da parte V da Ética, 
Espinosa apresenta o seguinte exemplo: “Da 
mesma maneira, também os que foram mal 
acolhidos pelas suas amantes não pensam 
senão na inconstância, na perfídia e nos outros 
proclamou defeitos das mulheres, todos os 
quais são imediatamente esquecidos tão logo 
são de novo acolhidos pela amante” (Spinoza, 
2013, p.  381).

Portanto, o pensamento se exercita de 
modo mais eficaz quando a potência de agir 
encontra-se favorecida, isto é, sob o domínio 
dos afetos alegres. A alegria, enquanto afeto 
que aumenta a potência do corpo e da mente, 
torna o indivíduo mais apto à compreensão, 
revelando-se como o caminho privilegiado tanto 
da razão quanto da ética. Espinosa é radical em 

sua denúncia das paixões tristes “Espinosa não 
é daqueles que pensam que as paixões tristes 
têm algo de bom” (Deleuze, 2002, p.  32). 
Dessa forma, é por meio do fortalecimento 
proporcionado pelas paixões alegres que o 
indivíduo se torna capaz de, simultaneamente, 
consolidar a razão e transitar para alegrias 
ativas, tornando-se causa adequada dos afetos 
que o constituem.

Contudo, as paixões decorrem 
exclusivamente das ideias inadequadas; por isso, 
sua redução exige a supressão ou reconfiguração 
dessas ideias, que lhes são causa. À medida que 
diminuímos o domínio das ideias inadequadas, 
tornamo-nos mais capazes de compreender 
os afetos que nos atravessam. No entanto, a 
passagem às ideias adequadas constitui um 
problema central na filosofia de Espinosa, 
dada a nossa condição de modos finitos, 
sempre expostos à ação de causas externas. 
Assim, somos incessantemente afetados pelas 
paixões, o que nos leva a questionar: como 
chegamos a formar ideias adequadas, nós que 
parecemos condenados às ideias inadequadas? 
É nesse ponto que as alegrias passivas ganham 
importância, pois, embora ainda sejam paixões, 
representam o primeiro esforço ético e racional 
de aproximação daquilo que efetivamente 
podemos. Elas tornam-se, portanto, um ponto 
de partida possível para a transição à atividade 
e para a constituição de uma causalidade 
adequada em relação aos nossos próprios afetos.

Por fim, podemos caracterizar as paixões 
alegres a partir das diferentes formas de 
experimentar os afetos, isto é, segundo aquilo 
que nos entristece ou nos alegra. Ainda que 
a alegria, enquanto afeto passivo, represente 
um aumento de potência, ela permanece no 
domínio da paixão na medida em que decorre 
da ação de uma causa externa – o que implica 
que não somos a causa adequada desse afeto. 
Do mesmo modo, a tristeza, ao diminuir nossa 
potência, também evidencia essa condição 
de passividade. No entanto, quando somos 
afetados por uma alegria, mesmo que passiva, 
aproximamo-nos de nossa potência de agir, pois 
esse aumento de potência está em consonância 
com o conatus, o esforço em perseverar no ser. 
Nesse sentido, as alegrias passivas, servem como 
trampolim ético e cognitivo: são um primeiro 
passo em direção à formação de ideias menos 



44 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

inadequadas e, portanto, à possibilidade de nos 
tornarmos causa adequada dos nossos próprios 
afetos.

Considerações finais 
A análise desenvolvida ao longo deste 

trabalho permitiu compreender que, as paixões 
alegres consistem no ganho de potência 
de agir, ainda que sob condição passiva. A 
partir da leitura de Deleuze, torna-se possível 
reposicionar essas paixões não como meros 
efeitos externos, mas como forças afirmativas 
fundamentais no processo de constituição de 
uma afetividade ativa. Portanto, demonstrou-
se que a alegria, mesmo enquanto paixão, 
pode funcionar como um modo de passagem: 
um afeto que, ao elevar a potência do corpo e 
da mente, propicia o ambiente ideal para que 
o indivíduo alcance conhecimento adequado e 
atividade, do ponto de vista afetivo.

Nesse sentido, a transição do estado 
passivo ao ativo não se dá por uma negação das 
paixões, mas por sua transformação interna, 
orientada por uma racionalidade imanente 
à própria vida afetiva. Deleuze, ao destacar a 
potência das paixões alegres, oferece uma chave 
de leitura que valoriza não apenas a superação 
das paixões tristes, mas a afirmação de modos 
de existir mais potentes e criativos, nos quais o 
desejo não é reprimido, mas elaborado. Assim, 
as paixões alegres, longe de serem descartadas 
por sua passividade inicial, revelam-se como 
recurso para a produção de uma vida ética, 
fundada na expansão da capacidade de afetar e 
ser afetado de maneira ativa. 

Conclui-se, portanto, que a alegria, mesmo 
quando passiva, carrega em si uma positividade 
que, sob determinadas condições, pode servir 
de alicerce para a formação de afetos ativos. Tal 
constatação nos convida a repensar as fronteiras 
entre passividade e atividade, entre paixão e 
ação, à luz de uma ética da potência, na qual 
a transformação dos afetos é inseparável do 
próprio exercício do pensamento.

As paixões, enquanto afetos passivos 
derivados de ideias inadequadas, não apenas 
exprimem o estado do corpo afetado, mas 
também limitam sua capacidade de agir. 
No entanto, a mesma estrutura que expõe o 
indivíduo à passividade contém os elementos 
para sua superação: a alegria, enquanto 

aumento da potência, mesmo quando passiva, 
pode funcionar como vetor para a atividade.

Dessa forma, a proposta Espinosana não 
se limita a um diagnóstico da condição afetiva 
humana, mas aponta para um caminho ético. 
Através do conhecimento adequado, que rompe 
com o primeiro gênero de conhecimento, 
baseado na imaginação e na experiência 
confusa, o indivíduo pode tornar-se causa 
adequada de seus afetos, transformando-os em 
manifestações ativas da sua potência. Assim, 
ao analisarmos o problema das paixões alegres 
em Espinosa a partir da leitura Deleuziana, 
identificamos a proposta de uma concepção 
rigorosa e inovadora da afetividade, segundo 
a qual o ser humano não está encerrado à 
passividade das forças externas, mas pode, a 
partir da própria dinâmica afetiva, efetivar sua 
potência de agir de forma ativa uma vez que 
as alegrias passivas contribuem para o aumento 
da potência e, assim, favorecer a transição para 
uma vivência ativa dos afetos.

k k k



45Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

Referências bibliográficas 

CHAUÍ, Marilena. A nervura do real: 
imanência. São Paulo: Companhia das letras, 
1999.

CHAUÍ, Marilena.  Espinosa. Uma filosofia 
da liberdade. São Paulo: Moderna, 1995.

DELEUZE, Gilles. Espinosa e o problema 
da expressão. São Paulo: Editora 34, 2017.

DELEUZE, Gilles. Espinosa: Filosofia 
prática. São Paulo: Ed. Escuta, 2002.

DELEUZE, Gilles. Crítica e clínica. São Paulo: 
Editora 34, 1997.

DELEUZE, Gilles. Cursos sobre Spinoza 
(Vincennes, 1978-1981). Trad. Emanuel 
Angelo da Rocha Fragoso, Francisca Evilene 
Barbosa de Castro, Hélio Rebello Cardoso Júnior 
e Jefferson Alves de Aquino. 3. ed. Fortaleza: 
EDUECE, 2019.

FREITAS, Flávio Luiz de Castro. Pressupostos 
Espinosanos da crítica histórico-psicológica. 
Revista Conatus, vol. 7, n. 13, 2013, pp. 33 – 44.

FREITAS, Flávio Luiz de Castro. Pressupostos 
filosóficos da crítica histórico-
psicológica. Orientador: José Fernando 
Manzke. 2012. 137 f. Dissertação (Mestrado 
em Cultura e Sociedade). Universidade Federal 
do Maranhão, São Luís, 2012. Disponível 
em: < https://tedebc.ufma.br/jspui/handle/
tede/34>. Acesso em 20 de dezembro de 2025. 

GLEIZER, Marcos André. Espinosa & a 
afetividade humana. Rio de Janeiro: Zahar, 
2005.

GUINSBURG, J.; CUNHA, Newton; ROMANO, 
Roberto. Spinoza: Obra Completa II 
Correspondência Completa e Vida. São 
Paulo: Perspectiva, 2014. 

NEGRI, Antônio. Anomalia Selvagem. Rio 
de Janeiro: Editora 34, 1993.

NEGRI, Antonio. Espinosa subversivo e 
outros escritos. Belo Horizonte: Autêntica, 
2016.

SPINOZA, Benedictus de. Ética. Tradução de 
Tomáz Tadeu. Belo Horizonte: Autêntica, 2013.

SPINOZA, Baruch. Tratado da Reforma do 
Entendimento. São Paulo: Escuta, 2007.

k k k

  

https://tedebc.ufma.br/jspui/handle/tede/34
https://tedebc.ufma.br/jspui/handle/tede/34




47Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

* Bacharel e Mestre em Filosofia pela Universidade Estadual 
do Ceará (UECE).

Um breve estudo sobre estatuto ontológico da liberdade

no livro I da Ética de Espinoza

Francisco Gabriel Marques de Almeida Caroba *

1 Introdução

No campo da Ética, o tema da liberdade e 
seu conceito é o núcleo de suas discussões. 

Ao refletirmos sobre a ação humana, somos 
compelidos necessariamente em nossa 
investigação à busca do motor da ação. Ou 
seja, nos fazemos a pergunta sobre o que 
compele o homem agir. Note-se que, nesse 
sentido, não se trata de uma problematização 
sobre uma fundamentação moral da ação. 
Não se trata de uma discussão sobre o dever, 
o sobre o como devemos agir. A questão 
aqui se refere a determinação do homem 
enquanto ser livre, ou ao que determina a 
ação humana como livre. Em contrapartida, 
não se trata de qual seja o conteúdo desta 
ação. Tendo isso em vista, o que está em 
jogo aqui é saber o que caracteriza o homem 
enquanto ser livre. 

Tratando-se do caráter ou dimensão 
estrutural da ação humana, e não de 
sua dimensão normativa ou teleológica, 
encontramos muitas posições sobre esta 
questão na tradição filosófica. Dentre elas, 
a que predomina não só no pensamento 
filosófico, mas também na civilização 
ocidental, é a que considera a liberdade 
humana enquanto vontade. Esta posição 
quanto a liberdade humana é mais conhecida 
na sua nomenclatura mais corrente 
intitulada de livre-arbítrio. O livre-arbítrio se 
caracterizaria pela completa indeterminação 
da vontade humana de agir, sendo o homem, 
assim, um ser capaz de agir completamente 
por si mesmo, sem ser determinado ou 
condicionado por nada em suas escolhas. 
Muitos filósofos rebateram esta posição, e um 
dos seus mais notáveis rebatedores é Baruch 

de Spinoza, filósofo holandês do séc. XVII 
cuja reflexão contribuiu em muito para nossas 
discussões no campo da Ética.

A noção spinozana de liberdade se distancia 
em muito da noção da liberdade humana 
enquanto livre-arbítrio. O principal motivo 
desta distância é posição de Spinoza no tocante 
a definição de liberdade ou do que é algo livre. 
Para que se veja qual é a definição spinozana de 
liberdade, precisamos ver onde ela se encontra 
dentro do contexto do pensamento do filósofo 
holandês. A obra que sintetiza o sistema do 
pensamento do filósofo e que indispensável e 
primordial para empreendermos um estudo 
sobre o filósofo é a sua obra intitulada Ética.

Nesta obra, encontramos o todo 
do pensamento do filósofo, tendo como 
fundamento de seu sistema a sua ontologia, 
que é apresentada no Livro I desta obra. Dentro 
do seu itinerário argumentativo, podemos ver 
que o conceito de liberdade para Spinoza está 
envolvido ou está intrinsecamente ligado a sua 
ontologia. A razão disto é que a sua definição 
de liberdade que está presente já nas primeiras 
páginas está conectada a sua consideração 
acerca do Real enquanto identificada com 
Deus. Desse modo, o conceito de liberdade 
em Spinoza é indissociável de suas categorias 
ontológicas, em especial, as de substância e 
modos. 

Vista deste ponto de vista, ao tratarmos do 
estatuto da liberdade humana em Spinoza somos 
levados às vezes a ter conclusões precipitadas. 
Sua discussão neste âmbito tem várias nuances 
próprias que devem ser vistas mais a fundo para 
que não cheguemos a considerações que se 
distanciem do pensamento do autor presente na 
obra, pois ele tem suas particularidades, tanto 
metodológicas, quanto conteudistas no que diz 
respeito às suas posições, principalmente no 
que diz respeito a sua ontologia.

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.15033



48 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

CAROBA, Francisco Gabriel Marques de Almeida.
Um breve estudo sobre estatuto ontológico da liberdade no livro I da Ética de Espinoza, p. 47-51.

Pensando esta relação entre as categorias 
ontológicas e a liberdade humana, em suma, 
entre ontologia e ética, o objetivo deste trabalho 
é elucidar acerca do fundamento ontológico da 
liberdade humana no primeiro livro da Ética de 
Spinoza. Para que façamos isso principiaremos 
acerca de sua ontologia, explicitando o que 
seja o Real para Spinoza com suas categorias 
correspondentes, vendo como entende a liberdade 
em sua relação intrínseca com sua discussão 
sobre o Todo da realidade, fundamento de todo 
o seu sistema.  Derivada desta discussão, veremos 
subsequentemente a diferença que o o filósofo faz 
entre liberdade e vontade, distinção importante 
que nos esclarece sobre o real caráter da liberdade. 
Em suma, empreenderemos, na conclusão, a 
explicitação do estatuto ontológico da liberdade 
em Spinoza, onde se fará possível enxergar 
que a tratativa sobre o estatuto da liberdade é 
indissociável da discussão de sua ontologia.

2 A substância e os modos: a relação entre 
o conceito de liberdade e as categorias 
ontológicas

Seguindo o método geométrico de 
demonstração, se partirá de axiomas, que são 
noções autoevidentes e apodíticas, e por isso 
não tem a necessidade de serem demonstradas, 
por já serem verdades das mais claras possíveis. 
O caráter dessas proposições autoevidentes 
serão a base para as demonstrações em seu 
pensamento, sendo o fundamento de todo o seu 
Sistema. Porém, antes de tratar dos Axiomas, 
seguindo à risca o método geométrico, Spinoza 
começa sua obra com noções comuns que são as 
Definições. Em uma delas, nós encontramos a 
definição spinozana do que seja uma coisa livre. 
Assim, afirma o filósofo: 

Diz-se livre o que existe exclusivamente pela 
necessidade de sua natureza da sua natureza 
e por si só é determinado a agir; e dir-se-á 
necessário, ou mais propriamente, coagido, 
o que é determinado por outra coisa a existir 
e a operar de certa e determinada maneira 
(Spinoza, 1989, p. 12-13).

É importante notar aqui, como afirma 
Emanuel Angelo da Rocha Fragoso (2006, p. 
26-27), que esta passagem é remontada em 
outros textos de Spinoza, atestando que esta 
definição de ‘‘liberdade’’ ou de algo livre é 
fundamental. Esta característica fundamental 
desta Definição se vê também nesta mesma 

obra, a qual será retomada em Proposições 
subsequentes como em E1P231 que trata da 
diferenciação ou identificação da liberdade em 
relação à vontade, como veremos mais à frente. 
Para o momento, o importante à ser observado 
é que, nesta Definição, os termos principais, a 
saber, livre e necessário/coagido se referem a 
duas categorias ontológicas introduzidas já no 
Axiomas: a Substância e os Modos. 

No primeiro Axioma nós encontramos 
uma simples proposição que resume, de certo 
modo, o que é o Real para Spinoza, onde o 
filósofo afirma: ‘‘Tudo o que existe, existe em 
si ou noutra coisa’’ (E1Ax1) Ibid., 1989, p. 
13). O que é causa sui, o ser, e o único ser, cuja 
essência envolve a existência (E1Def1), que é a 
Substância (E1P7), ou melhor, Deus (E1P11), é 
o único ser que pode ter o predicado ‘‘livre’’. Da 
mesma forma, os Modos, que são modificações 
dos atributos da Substância Infinita e Absoluta, 
tem por característica existirem em outra e por 
outra coisa, sendo necessário que, para existirem 
e serem o que são, precisem de outra coisa, pois 
não são ‘‘autocausadas’’ (E1P1D2,3)2. 

Definindo a Substância e os Modos, fica 
mais claro saber a que se referem os termos 
‘‘livre’’ e ‘‘necessário’’ de E1Def7. O termo livre 
cabe somente a Substância, pois só ela, por ser 
causa sui, pode agir segundo a necessidade de sua 
própria natureza (Como veremos de forma mais 
precisa no próximo tópico). Enquanto que, os 
Modos, por terem como fundamento necessário 
de sua essência e existência a Substância, existindo 
assim por outra e em outra coisa, não agem por 

1 Em relação às referências das seções internas da Ética, 
indicaremos a parte mencionada utilizando números 
arábicos, acompanhados da letra ou abreviatura 
correspondente para identificar as definições (Def), 
axiomas (Ax), proposições (P), prefácios (Pref), corolários 
(C), escólios (S), demonstrações (D), explicações (Ex), 
lemas (L), postulados (Post), introduções (I) e apêndices 
(A), com seus respectivos números também em algarismos 
arábicos.
2 Essa é a diferença entre Natureza Naturante e Natureza 
Naturada (E1P31), como nos explicita Marilena Chauí 
sobre essa diferença: “[...] à substância e seus atributos, 
enquanto atividade infinita que produz a totalidade do real, 
[...] dá o nome de Natureza Naturante. À totalidade dos 
modos produzidos pelos atributos, dá o nome de Natureza 
Naturada.” (Chauí, 1995, p. 47). Desse modo, temos de 
um lado a Substância que subsume em si a totalidade do 
Real infinita e absolutamente em contraposição ao seus 
Modos que, segundo o primeiro axioma, existe em outra 
coisa ou não existe pela necessidade de sua natureza, 
mas por aquela da Substância.



49Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

CAROBA, Francisco Gabriel Marques de Almeida.
Um breve estudo sobre estatuto ontológico da liberdade no livro I da Ética de Espinoza, p. 47-51.

si mesmas, mas são determinadas a agir de certo 
modo.

Deste modo, vemos que o termo ‘‘livre’’ da 
Definição VII aplica-se somente a Deus, pois só 
ele, enquanto Substância, é um ser que é causa de 
si mesmo, agindo apenas por si. Liberdade, neste 
sentido, seria autodeterminação, ou a potência de 
determinar-se a si mesmo3. A partir disto, pode ser 
observado que esta concepção (como o próprio 
filósofo discutirá e criticará) de um Deus dotado 
de vontade absoluta, enquanto causa transiente 
do mundo, que pode fazer tudo ou fazer de forma 
diferente com relação ao que já fez, é muitíssimo 
diferente noção de liberdade em Spinoza. 

O conceito de liberdade para o filósofo 
em E1Def7, implicada as categorias ontológicas 
fundamentais de Substância e Modos, não tem 
a ver com vontade, e nem pode o ser. Pois, para 
o filósofo, vontade implica ser determinado a 
agir de certa maneira, e logo, implica ter como 
causa da ação uma outra coisa, uma causa 
externa a si. Em outras palavras, implica coação, 
necessidade. Vejamos então como Spinoza trata 
da diferença entre Liberdade e Vontade, ou, 
pelo menos, como ele descaracteriza a liberdade 
enquanto liberdade da vontade, enquanto livre-
arbítrio. Isto é importante para entendermos a 
implicação das noções ontológicas fundantes 
de Substância e Modos, ou seja, da noção da 
totalidade do Real em relação a liberdade. 
Pois a crítica a liberdade enquanto vontade 
(ou simplesmente livre-arbítrio) será aplicada 
ou estendida tanto para com relação a Deus, 
quanto para seus modos.

3 A crítica da liberdade enquanto vontade

Sabendo da aplicação spinozana do 
conceito de ‘‘liberdade’’ e ‘‘coação’’ a Deus e seus 
modos, respectivamente, vejamos agora como o 
filósofo, a partir disso, trata da dissociação da 
liberdade enquanto relacionada ou estando em 
função da vontade.

Como visto acima, Deus, enquanto único 
ser que pode portar o predicado ‘‘livre’’, não 
pode ser coagido por nada exterior a si para 
agir, tendo como razão disto a sua característica 
única de ser causa de si mesmo e que, 
consequentemente, somente Deus age segundo 

3 FRAGOSO, Emanuel Angelo da Rocha Fragoso. ‘‘O 
conceito de liberdade na Ética de Benedictus de SpInoza’’, 
in Revista Conatus. Fortaleza, v.1, n.1, p. 27-36, julho 
de 2007. p. 29.

a necessidade de sua própria natureza, a partir 
do qual se conclui que nada o constrange ou o 
coage a agir. Por outro lado, liberdade (como já 
se pode ver a partir das implicações da Definição 
7) também não diz respeito a uma vontade 
absoluta e incondicional de decidir sobre o que 
fazer. E é aqui que se insere a crítica spinozana 
da liberdade em função da vontade

Deus, enquanto ser que é causa de si, 
único ser cuja essência envolve a existência, 
não é livre por ter uma vontade absoluta de 
agir, por exemplo, no caso de um ser legislador 
e todo-poderoso, ele teria capacidade de fazer 
tudo de outro modo. Para Spinoza, isto não 
cabe em sua posição quanto ao Real, ou seja, 
não se aplica nem a Substância (Deus), nem 
as coisas singulares (Modos). Deus, enquanto 
algo que existe em si e por si mesmo, age por 
livre necessidade de sua essência, segundo suas 
próprias leis. Ou seja, não é constrangido por 
nada a agir (E1S1P17). Se tudo existe nele e 
por ele, então as coisas são determinadas a ser 
e existir de certa maneira determinada. Não 
havendo contingência (E1S1P33) todas as coisas 
são determinadas a agirem de determinado 
modo, no qual tudo que foi produzido por Deus 
não podem existir de outro modo, pois foram 
produzidas pela perfeição de Deus (E1S2P33), 
não podendo serem de outro modo. Assim, vê-se 
que a vontade não se aplica a noção de liberdade 
spinozana. E isto se vê também em relação ao 
Modos. As coisas singulares não detêm vontade, 
pois vontade implica agir indeterminadamente 
em relação ao objeto de suas escolhas. Contudo, 
se tudo existe necessariamente em Deus, então 
as coisas são determinadas, e determinadas a 
agirem e existirem de certo modo (E1P26-29). 

Logo, vontade não se aplica a liberdade, 
pois vontade tem a ver com existir ou agir 
tendo por causa uma outra coisa (E1P32), o 
que é impossível. Pois, para o filósofo, liberdade 
implica agir somente pela necessidade de 
sua natureza. Se tudo o que existe tendo sua 
razão de ser em Deus e por Deus, as coisas são 
determinadas agirem de determinada maneira, 
não sendo elas, portanto, dotadas de vontade, 
tanto em relação a elas quanto ao próprio Deus, 
sendo ele causa de si, produzindo todas as coisas 
de modo necessário, pois todas as coisas têm 
como causa eficiente de sua essência e existência 
a Substância, da sua suma perfeição de Deus.



50 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

CAROBA, Francisco Gabriel Marques de Almeida.
Um breve estudo sobre estatuto ontológico da liberdade no livro I da Ética de Espinoza, p. 47-51.

4 O estatuto ontológico da liberdade

Após empreendermos uma discussão 
sobre as categorias ontológicas em relação ao 
conceito de liberdade e, subsequentemente, 
sobre dissociação spinozana da liberdade 
em relação à vontade, resta, cumprindo o 
itinerário argumentativo deste trabalho, 
concluir explicitando o fundamento ontológico 
da liberdade no Livro I da Ética, tomando como 
foco principal a liberdade humana.

O homem, como todas as coisas 
singulares, são também modos da Substância. 
Enquanto, também, modificação dos atributos 
de Deus, os seres humanos existem e agem de 
determinada maneira. Da mesma forma, assim 
como tudo que é determinado por Deus, por 
provir necessariamente de sua essência, o ser 
humano não age ou produz nada a partir de uma 
pretensa vontade que ela possa ter, entendendo 
‘‘vontade’’ enquanto uma capacidade volitiva 
incondicional e indeterminada de agir sem ser 
constrangido por nada.

Isto fica ainda mais claro em E1P29. Ali 
afirma o filósofo: ‘‘Na Natureza nada existe 
de contingente; antes, tudo é determinado 
pela necessidade da natureza divina a existir 
e a agir de modo certo’’ (Ibid., 1989, p. 41). 
Se tudo o que existe tem por causa de sua 
essência e existência a Substância, existindo 
necessariamente segundo a necessidade na 
natureza de Deus ou de sua essência, então 
o ser humano, da mesma forma, também é 
determinado a agir ou produzir de determinada 
maneira, pois existem de forma determinada 
por Deus.

Desta forma, o ser humano não pode ser 
livre ou a ele não pode ser atribuído a liberdade, 
pois só Deus pode ser livre, sendo o único 
ser que agir apenas pela necessidade de sua 
natureza. Se Deus não tem livre-arbítrio, muito 
menos as coisas singulares, ou, neste caso, o 
ser humano tem. Donde se segue que, somente 
Deus enquanto Substância, sendo causa sui, 
pode ser de fato livre.

Por estarmos limitados ao Livro I da Ética, 
não somos autorizados a falar, em específico, 
da liberdade humana enquanto tal. Porém, o 
conceito de liberdade da Definição 7 implicados 
nas categorias ontológicas fundamentais 
de Substância e Modos, com todas as suas 
implicações no Livro I desta obra, nos permitem 

explicitar acerca do fundamento ontológico da 
liberdade, onde se conclui que liberdade tem 
a ver com autodeterminação, com agir pela 
necessidade da própria natureza, e assim só 
Deus é livre. O ser humano, por seu lado, sendo 
um ser determinado, age e existe de certo modo, 
tendo como causa eficiente de sua essência e 
existência a Substância, ou Deus, não pendendo 
também ser dotado de vontade

5 Conclusão

Como viu-se acima, o conceito de liberdade 
não pode ser entendido, em Spinoza, dissociado 
das categorias ontológicas de Substância e 
Modos, ou seja, dissociado para posição de 
Spinoza quanto ao Real, que é fundamento e 
pressuposto de todo o seu Sistema. Desta forma, 
liberdade, enquanto a capacidade de agir 
apenas por si mesmo, pela necessidade de sua 
própria natureza, está dissociada de vontade, 
pois a liberdade de vontade, ou livre-arbítrio, 
por definição, significa agir tendo por causa 
uma outra coisa, e esta por outra, e assim por 
diante. Logo, Deus não é dotado de vontade, 
e muito menos os seus Modos. O conceito de 
liberdade, portanto, para Spinoza, aplica-se 
somente a Deus.

k k k



51Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

CAROBA, Francisco Gabriel Marques de Almeida.
Um breve estudo sobre estatuto ontológico da liberdade no livro I da Ética de Espinoza, p. 47-51.

6 Referências bibliográficas

CHAUÍ, Marilena de Souza. Espinosa: uma fi-
losofia da liberdade. São Paulo: Moderna, 1995.

CHAUI, Marilena de Souza. A Nervura do 
Real – Imanência e Liberdade em Espinosa. v. 
1 (Imanência). São Paulo: Companhia das Le-
tras, 1999.

CHAUI, Marilena de Souza. A Nervura do 
Real II – Imanência e liberdade em Espinosa. 
v. 2 (Liberdade). São Paulo: Companhia das Le-
tras, 2016. 

FRAGOSO, E. A. da Rocha. ‘‘O conceito de li-
berdade na Ética de Benedictus de Spinoza’’. 
Revista Conatus – Revista de Spinoza. Forta-
leza, v.1, n.1, p. 27-36, Julho de 2007.

FRAGOSO. E. A. da Rocha. A definição de Deus 
na Ética de Benedictus de Spinoza. Kalagatos 
- Revista de filosofia do Mestrado acadêmico 
em filosofia da UECE, Fortaleza, v. 2 n. 4, 2004. 
p. 11-31.

FRAGOSO, E. A. da Rocha. O método geo-
métrico em Descartes e Spinoza. Fortale-
za: EdUECE, 2011. 

GLEISER, M. A. (2006). Primeiras considera-
ções sobre o problema da explicação teleológica 
da ação humana em Espinosa. Cad. Hist. Fil. 
Ci., Campinas, Série 3, v. 16, n. 1, p. 163-198, 
jan.-jun. 

SPINOZA, Baruch de. Ética. Trad. de Joaquim 
de Carvalho, Joaquin Ferreira Gomes e Antônio 
Simões. 4. ed. São Paulo: Nova Cultural, 1989. 
(Col. Os Pensadores).

k k k





53Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana

Francisco Vale Lima *
Cléver Luiz Fernandes **

* Doutor em Filosofia pela Universidade do Estado do Rio 
de Janeiro. Mestre em Filosofia pela Universidade Federal 
do Piauí. Graduado em Filosofia pelo IESMA Instituto de 
Estudos Superiores do Maranhão. Professor da Universidade 
Federal do Maranhão (UFMA).
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7950-5858
** Doutor em Filosofia pela Universidade do Estado do Rio 
de Janeiro. Mestre em História pela Universidade Federal de 
Goiás. Graduado em Filosofia pela PUC-MG. Professor da 
Universidade Federal do Maranhão.
ORCID:  https://orcid.org/0000-0003-3155-9416

Introdução

Hans Jonas apresenta ao longo de toda a sua 
construção teórica uma profunda crítica a 

Descartes. Tal crítica se dá, sobretudo, pelo fato de 
Jonas considerá-lo enquanto fundador do dualismo 
e do mecanicismo modernos. Para o pensador 
alemão estas duas teorias trazem em seu bojo a 
pecha de: i) pela validação do mecanicismo ter 
construído uma visão de mundo (leia-se, natureza) 
destituída de interioridade; ii) em decorrência disto 
a matéria inerte fora convertida no objeto ideal de 
leitura da natureza e a vida, em contrapartida, 
transformara-se no problema a ser resolvido; 
iii) uma vez que a natureza fora destituída de 
interioridade, não possuiria também valor moral; 
iv) isto posto, não compete ao homem levá-la em 
consideração em suas formulações morais.

Em sua crítica ao dualismo cartesiano, 
Jonas apresenta o impasse suscitado pela 
consideração que o pensador francês fizera ao 
apresentar a realidade enquanto um composto 
formado a partir da res cogitans  e da res extensa. 
Ora, se se compreende por substância aquilo que 
Descartes apresenta nos Princípios da Filosofia 
I, 51 “[...] uma coisa que, para existir, não tem 
necessidade de outra coisa senão de si mesmo”, 
como compatibilizar a união entre corpo e mente, 
visto se tratarem de duas substâncias distintas 
que não possuem nada em comum entre si?

Para responder a este questionamento 
Descartes se vale, grosso modo, da seguinte 

argumentação: i) sim, a união pode ser 
compreendida; ii) ela é compreendida através 
dos sentidos, mas não do intelecto (porque a 
união aqui questionada é uma noção primitiva 
e, como tal, é imediata e irredutível; ora, uma 
noção imediata não pode ser explicada por 
outra mais simples ou mais evidente que ela); 
iii) como a constatação da distinção (entre 
as substâncias) dada pelo intelecto entra em 
conflito com a da união dada pelos sentidos, 
existe um aspecto da união que não pode ser 
compreendido; iv) apesar disso, a união deve 
ser aceita por ser uma evidência imediata.

Ainda que aceitemos a tese apresentada 
por Descartes de que tal união seja apreendida 
de forma imediata pelos sentidos, isto não 
resolve o problema da união e da distinção das 
substâncias (que, apesar de se encontrarem 
unidas exclusivamente no humano, permanecerão 
separadas para o restante do universo). Em 
primeiro lugar, porque o pensador afirma que 
compreendemos ou alcançamos a verdade 
acerca da união e da distinção por caminhos 
diferentes. Sendo assim, tais verdades não 
podem ser pensadas simultaneamente, dado que 
a verdade da união concerne à experiência e a 
da distinção ao intelecto, tornando difícil pensá-
las conjuntamente. Tal problema ensejou uma 
série de críticas à Descartes por parte de seus 
interlocutores, bem como suscitou uma série de 
respostas alternativas ao problema ali apresentado 
(que extravasa a relação mente corpo e toca na 
(im)possibilidade da união/interação entre as 
substâncias). Dentre as vozes alternativas destaca-
se, sem sombra de dúvidas, a de Spinoza.

O argumento spinozano ao problema da 
substância suscitado por Descartes (que resultou 
na formulação da doutrina dualista deste 
último) é, por assim dizer, abraçado por Hans 
Jonas, o qual percebe no monismo substancial 
(ou irrestrito) de Spinoza um aporte seguro 

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.15591



54 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

para a formulação de sua teoria do organismo 
e, por consequência, para a fundamentação 
de sua Filosofia da Biologia. Contudo, 
antes de adentrarmos na análise da teoria 
supramencionada, convém que esbocemos 
rapidamente a doutrina da substância em 
Spinoza1 para que, desta forma, possamos 
perceber com maior clareza a influência da 
mesma no pensamento jonasiano.

1 Spinoza e a doutrina da substância: breve 
esboço conceitual

Spinoza, em sua ética, realiza o 
movimento contrário de Descartes em sua 
dúvida metódica. Este último apresenta Deus 
enquanto argumento final para salvaguardar a 
existência de um mundo externo ao sujeito que 
duvida. Spinoza, diversamente, parte da reflexão 
acerca da natureza de Deus para, a partir deste, 
fundamentar a natureza de tudo quanto existe. 
De modo geral pode-se afirmar que a metafísica 
spinozana se sustenta a partir de três conceitos 
gerais: substância, atributos e modos, sendo que 
a substância por excelência seria Deus.

Exatamente por conta disso Spinoza 
apresenta Deus enquanto a substância por 
excelência. Na E1Def 6, afirma que Deus é “[...] o 
ente absolutamente infinito, isto é, a substância 
que consiste em infinitos atributos, cada um dos 
quais exprime uma essência eterna e infinita”. 
Ora, se se entende por substância o que consta 
na E1Def3, ou seja, “[...] aquilo que é em si e é 
concebido por si, isto é, aquilo cujo conceito de 
outra coisa a partir do qual deva ser formado”, 
segue-se daí que Deus deve ser tido enquanto 
a substância que possui todos os atributos, o 
que excluiria a possibilidade de existência de 
uma outra substância, como assevera na E1P14 
“Além de Deus nenhuma substância pode ser dada 
nem concebida”.

Ora, se Deus possui em si todos os 
atributos, a coisa pensante e a coisa extensa não 
são substâncias independentes, mas atributos ou 
afecções dos atributos de Deus E1P14C2. Mais 
adiante (E2P7S) afirma categoricamente que a 
substância pensante e a substância extensa são 
uma só e mesma substância, que é compreendida 
ora sob um atributo, ora sob outro.

1 Aqui nos centraremos na doutrina da substância tal 
como contida na Ética de Spinoza sem, contudo, nos 
aprofundarmos nos debates acerca dos conceitos ali 
contidos, haja vista a pluralidade e complexidade da mesma.

Por atributo, define na E1Def 4 que 
seja “[...] aquilo que o intelecto percebe da 
substância como constituindo a essência dela”. 
E, na E2P47, Spinoza afirma que possuímos um 
conhecimento adequado da essência eterna e 
infinita de Deus. Desta forma, o que o intelecto 
percebe acerca dos atributos o faz de modo 
adequado (cf E2Def4). Exatamente por conta 
disso na E1P10S Spinoza afirma que os atributos 
são concebidos realmente como distintos. Se são 
realmente distintos e os percebemos de forma 
adequada há, então, uma distinção essencial 
dos infinitos atributos.

Afirmar que os atributos sejam aquilo que o 
intelecto percebe enquanto essência da substância 
não nos permite concluir disto que atributo e 
substância sejam a mesma coisa. Isto porque 
na E1P14C1 Spinoza afirma existir uma única 
substância e esta substância é indivisível E1P12, 
ao passo que existem infinitos atributos, apesar 
de nosso intelecto ser capaz de apreender apenas 
dois destes (pensamento e extensão) cf. E2P1-22.

Apreender distintamente estes dois 
atributos não implica, também, em dizer que se 
esteja a tratar de dois entes distintos. Descartes 
nos Princípios I,6, afirma que uma distinção 
real implicaria numa distinção numérica e vice-
versa. Tal proposição se define por entender que 
coisas que podem ser concebidas separadamente 
constituem entes distintos, o que implicaria na 
existência de substâncias distintas. 

Spinoza, ao contrário, afirma que apesar 
dos atributos serem realmente distintos isto não 
implica que possam eles existirem separadamente. 
Desta forma, a distinção real não pode ser 
numérica, mas tratar-se-ia de uma distinção 
modal. Em E1Def5, Spinoza afirma que modos são 
“[...] afecções da substância, ou seja, aquilo que 
é em outro, pelo qual também é concebido”. Dito 
isto, é possível pressupor a existência de infinitos 

2 A este respeito Roberto Ponczek diz: “Para o intelecto 
humano finito, apenas destes dois atributos seriam 
perceptíveis, a extensão (forma, volume, densidade, 
posição, repouso, movimento dos corpos, etc.) e o 
pensamento (paixões, volições, intuições, ideias, vontade 
etc.). Se, pelo contrário, a mente humana fosse capaz 
de perceber a substância em toda a sua infinitude e 
plenitude, a estaria determinando, e assim negando-a. 
Portanto, o pensamento e a matéria extensa são as 
únicas coisas que percebemos da substância pelo fato de 
que uma inteligência finita não pode definir algo que é 
infinito”. In: PONCZEK, Roberto Leon. Deus ou seja 
natureza: Spinoza e os novos paradigmas da Física. 
Salvador: EDUFBA, 2009. p. 70. 



55Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

modos enquanto atualizações da substância. 
Segundo o filósofo só os modos finitos de um 
mesmo atributo são numericamente distintos 
um do outro. Assim, há apenas uma única 
substância para todos os atributos do ponto 
de vista da quantidade. Uma pluralidade de 
atributos conceitualmente independentes não 
implicaria numa pluralidade de substâncias. 
Até porque segundo E1P4D, E1P6C, e E1P15D, 
Spinoza afirma categoricamente que fora da 
substância e de seus modos nada é dado. Desta 
feita, o atributo não poderia se configurar num 
ente propriamente dito. E, como os atributos 
não são entes, não podem existir fora do 
intelecto, até porque o atributo é a forma como a 
substância se expressa e, por isso, é a forma pela 
qual compreendemos a substância. Esta forma 
de apresentação da substância pelo atributo não 
se dá por deficiência do entendimento humano 
(visto que o intelecto percebe a substância 
adequadamente). Desta maneira, pode-se inferir 
que os atributos podem ser compreendidos 
adequadamente como distintos sem que isto 
implique numa multiplicidade de substâncias.

Mas qual seria a essência dos modos 
finitos? Segundo Spinoza, tais modos possuiriam 
uma essência eterna a qual se identifica com o 
conceito de conatus3, ele seria, por assim dizer, a 
potência do ser da coisa. Contudo, por estarmos 
tratando da noção de essência em Spinoza, faz-
se necessário apresentar a distinção spinozana 
entre essência formal, essência objetiva e 
essência atual (apesar de tais essências estarem 
entrelaçadas). i) as essências formais existem 
nos atributos de Deus. Estas essências existem 
também, por participação, na coisa dada4 
enquanto existentes na duração; ii) as essências 
objetivas seriam a mera representação da coisa 
e seriam eternas enquanto contidas no modo 
infinito; iii) as essências objetivas se atualizam 
no tempo enquanto coisa dada e, nesta condição, 
é dada como parte do modo infinito.

Convém que se distinga, ainda, a essência 
humana da essência das coisas finitas. A essência 
humana pode ser identificada como intelecto, 
razão, parte da mente que age (ativa), parte da 

3 Por conatus Spinoza identifica por meio da E3P7 
como “[...] o esforço pelo qual cada coisa se esforça para 
perseverar em seu ser”, sendo assim, ele seria a essência 
atual da coisa.
4 Algo dado pode ser entendido enquanto algo colocado 
na existência como modo.

mente que possui as ideias adequadas e que é livre, 
por isso, compõe o campo das virtudes humanas. 
Já a essência das coisas finitas pode ser tida como 
aquilo que existe quando a coisa é dada e que 
deixa de existir quando a coisa é retirada. Pode ser 
tida, ainda, como aquilo que existe enquanto ideia 
no intelecto infinito de Deus e, por isso, como algo 
contido no atributo infinito de Deus.

Uma vez isto posto convém que nos 
detenhamos na reflexão spinozana acerca das 
coisas singulares. Na E2Def7, afirma Spinoza:

Por coisas singulares entendo coisas que são 
finitas e têm existência determinada. Se vários 
indivíduos concorrem para uma única ação de 
maneira que todos sejam simultaneamente causa 
de um único efeito, nesta medida considero-os 
todos como uma única coisa singular.

Ou seja, coisas singulares podem ser 
compreendidas enquanto coisas finitas e 
determinadas. São modos5. Coisas finitas são 
aquelas determinadas por outras de mesma 
natureza. Possuem, portanto, número e 
diversidade. A determinação, neste caso, só se 
aplica aos modos finitos, às coisas singulares ou 
às representações das mesmas.

Spinoza na E1P25C afirma que “as coisas 
particulares nada são senão afecções dos 
atributos de Deus, ou seja, modos pelos quais 
os atributos de Deus se exprimem de maneira 
certa e determinada”. Por força do princípio de 
causalidade defendido por Spinoza (E1AX3-4), 
as coisas definidas e determinadas causam outras 
coisas definidas e determinadas. Desta forma, a 
ordem causal do universo se dá entre as coisas 
finitas no tempo, interagindo causalmente umas 
com as outras, compondo uma cadeia infinita 
de causas, onde os modos finitos formam um 
complexo de causas que corresponderão à 
totalidade das coisas existentes na duração. Esta 
cadeia causal, em termos absolutos, seria uma 
modificação da substância. Dado que os modos 
existem em outros e só podem ser concebidos 
por meio destes outros e eles compõem e 
existem na natureza, e visto que o conceito de 
natureza se adequa perfeitamente ao postulado 
da E2Def 7, qual seja, de que “[...] se vários 
indivíduos concorrem para uma única ação 
de maneira que todos sejam simultaneamente 
causa de um único efeito, nesta medida [...]”, 

5 Modos podem ser entendidos enquanto algo definido, 
que limita ou determina algo.



56 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

esta pode ser compreendida como um todo, 
como uma coisa singular, um indivíduo e a ideia 
deste indivíduo também é um indivíduo que 
contém em si infinitas ideias de infinitas coisas, 
esta grande ideia seria o intelecto infinito de 
Deus (E2P11C1).

Pelo exposto vimos que toda espécie de 
composição, transformação ou alteração diz 
respeito aos modos. O mesmo não se aplica 
aos atributos divinos porque estes são simples, 
indivisíveis e imutáveis (E1P12, E1P13). Disto se 
segue que seria a imaginação quem conceberia 
a substância e seus atributos como divisíveis. 
Dizemos a imaginação porque o intelecto 
compreende a substância adequadamente e, em 
sua compreensão adequada, tem-na enquanto 
única e indivisível.

Visto estarmos tratando dos atributos de 
Deus, qual seria, então, a essência destes atributos? 
Spinoza afirma que a estes subjazem uma essência 
formal, porque indefinida, indeterminada e não 
possui limites ou negação. Como esta essência está 
contida no atributo de Deus e este é indivisível, ela 
não pode ser entendida enquanto uma parte, um 
elemento de algo maior. Não pode existir ali como 
algo conceitualmente diferente do atributo. Ela se 
difere, porém, das ideias não existentes contidas 
em Deus porque, como a ideia de Deus é eterna, e 
por ser Ele intelecto infinito, nele se compreendem 
todas as coisas que existem, existiram ou virão 
a existir. Ora, enquanto a coisa não existe, sua 
essência também não existe a não ser enquanto 
contida no intelecto infinito de Deus.

Desta feita, pode-se afirmar que as 
essências formais estão contidas nos atributos 
de Deus de modo indefinido e indeterminado. 
Assim: i) quando a coisa é dada na duração e 
atualizada no tempo, a essência formal é dita 
atual; ii) quando a coisa é dada no intelecto 
divino a essência formal é dita objetiva. Desta 
maneira, assim como a existência de Deus é 
pré-condição para a existência de todas as 
coisas (já que todas as coisas existem em Deus), 
as essências formais são pré-condições para a 
existência das coisas dadas, ainda que não se 
confundam com os modos finitos, caso contrário 
discordaria do disposto na E1P28, onde o 
pensador holandês escreveu, “[...] qualquer 
coisa que é finita e tem existência determinada, 
não pode existir nem ser determinado a operar 
a não ser que seja determinado a existir e operar 

por outra causa [...]”. Assim, tudo existe nos 
atributos de Deus. Porém, as coisas particulares 
(as que podem ser contadas isoladamente) são 
modos dos atributos. Ou seja, são os atributos 
modificados. Por conta disso, pode-se dizer que 
aqui se tem a passagem da substância para o 
modo e a transformação do uno em múltiplo 
(sem que se perca a noção de unidade).

Ora, aquilo que existe apenas enquanto 
contido nos atributos de Deus não possui 
delimitações nem propriedades próprias. Como 
tudo que existe manifesta a essência de Deus 
de maneira definida e determinada, todas as 
coisas devem estar contidas em Deus (e Deus 
nelas). É a isto que podemos entender enquanto 
relação estabelecida entre substância e modo: 
o modo é aquilo que existe em outra coisa 
e é apenas a partir desta coisa que ele pode 
ser pensado. Porém, ele só pode ser pensado 
enquanto transformado em modos, até porque 
antes de serem modificações não poderiam ser 
coisas singulares ou distintas entre si. É nesta 
relação (substância-modo) que se caracteriza 
a causalidade imanente de Deus e isto não é 
idêntico à relação parte-todo.

Logo, a essência formal é a própria 
realidade da coisa, ela está diluída no atributo 
sem se diferenciar das outras essências, nem 
do próprio atributo. Porém, os atributos se 
modificam nos modos infinitos e as essências 
contidas nos atributos se modificam em 
essências finitas determinadas.

Desta feita, pode-se dizer que pensar nos 
atributos ou nas essências neles contidas é 
pensar nas coisas antes de sua transformação 
em modos. A essência se dá quando a substância 
se modifica nesta ou naquela coisa singular 
e só é possível tal modificação porque nela 
existe a essência formal da coisa. Até porque 
não é possível pensar em essência sem sua 
devida existência (apenas enquanto contida no 
atributo como essência formal porque ali ela 
não estará singularizada, mas diluída). Isto nos 
permite concluir que todas as coisas existem 
contidas nos atributos de Deus, mas enquanto 
indeterminadas, indefinidas.

Quanto à essência dada (E2Def2) Spinoza 
afirma que esta não possui uma existência 
separada da coisa, já que ela existe somente na 
coisa propriamente dita. Aqui a essência ganha 
existência quando ela é dada como um modo 



57Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

e, como tal, ela pode ser pensada como algo 
definido e determinado. Assim surge o modo 
finito da coisa singular e, neste, a essência existe 
presente na coisa.

Apesar disso, a essência dada difere 
da coisa existente, uma vez que apenas Deus 
possui uma essência que é igual à sua existência. 
Quanto às essências das coisas não existentes, 
estas existem objetivamente no intelecto infinito 
de Deus e não em seus atributos. Isto porque 
apesar de estarem nele contidas (como todas 
as outras coisas), não podem ser observadas ou 
concebidas a não ser que a coisa esteja dada seja 
na duração, seja no intelecto infinito de Deus.

Disto não se pode depreender que 
essência seja o mesmo que possibilidade. 
Porque, em Spinoza, as coisas de um ponto 
de vista ontológico não são possibilidades 
uma vez que tudo que existe, existe 
necessariamente. Até porque, Deus e as 
coisas por ele compreendidas, são uma e a 
mesma coisa. Assim, toda a realidade, toda a 
existência redunda em um só e único ser. Tudo 
é Deus e Deus é tudo. Por isso, nada existe 
enquanto potência (em termos aristotélicos). 
Até porque, neste caso, criador e criação 
são como faces de uma mesma moeda. 
Disto se depreende o vocábulo spinozano 
que compreende Deus enquanto natureza 
naturante e a criação enquanto natureza 
naturada.

Neste sentido, pode-se inferir que a 
essência de Deus e seu poder são a mesma coisa. 
Por isso, as coisas produzidas por Deus não 
diferem de Deus. Contudo, faz-se necessário 
entender que Deus se transforma (se modifica) 
mas não transfere ser (até porque tudo é 
Deus). Tendo isto em vista, pode-se afirmar 
que o mundo é uma constante transformação 
da natureza divina. Por isso, todas as coisas 
existem sempre de alguma forma (ainda que 
como essência formal contida no atributo de 
maneira indefinida). Esta essência formal não 
é a mesma coisa que possibilidade, já que ela 
existe eterna e necessariamente nos atributos 
divinos e aquilo que está no atributo não é um 
modo esperando ser colocado na existência, mas 
já é um pré-modo que será posto na existência 
quando a cadeia de causas assim determinarem.

Por isso, considerando a natureza como 
um todo, tudo existe eterna e necessariamente, 

nada existe enquanto potência, esta só pode ser 
pensada do ponto de vista da duração.

Ainda em se tratando de essências, pode-
se dizer que estas compreendem um conjunto 
de ideias. Tais ideias existem na coisa da mesma 
maneira que existem em Deus. Este conjunto de 
ideias (que é eterno, pois corresponde à parte 
eterna da mente) pode ser categorizado entre 
ideias adequadas e ideias inadequadas.

As ideias adequadas correspondem àquelas 
que provém exclusivamente da natureza que lhes 
é própria. Neste sentido, a existência compreende 
maior conjunto de propriedades, sendo 
determinada por causas externas em constante 
processo de mutação e que deixa de existir quando 
deixa de possuir duração e é composta de ideias 
formadas pela essência. A essência da mente 
consiste exatamente no conjunto de suas ideias 
adequadas o qual lhe impulsiona a agir. Desta forma, 
sua potência (poder de agir) é definida pelas ideias 
adequadas que possui. Ora, se as ideias adequadas 
afirmam a potência da coisa, quanto mais a coisa 
as possui, tanto mais perfeita ela o será. Quanto 
mais perfeita for a coisa mais realidade esta possui 
(portanto, mais ideias adequadas), sendo assim, 
pode-se dizer que as ideias adequadas compõem 
aquela parte da mente que é eterna e que, de 
certo modo, está contida no intelecto infinito de 
Deus. Convém que se esclareça, por fim, que ideia 
adequada e ideia verdadeira não são a mesma coisa. 
A ideia verdadeira refere-se àquilo que concorda 
com seu ideato. Já a ideia adequada volta-se para 
aquilo que é considerado em si mesmo, ainda que 
não se relacione ao objeto; apesar disto, ela possui 
todas as propriedades intrínsecas de uma ideia 
verdadeira.

Já as ideias inadequadas não estão 
contidas na essência das coisas, mas na 
existência completa da coisa, visto que são 
um misto composto pelas coisas provindas 
da mente bem como de coisas externas a ela. 
Elas são causadas, portanto, pela associação 
da i) natureza do homem; ii) com as coisas 
existentes na cadeia infinita das causas. Elas 
estão em Deus apenas enquanto ele concebe a 
natureza humana em conjunto com as outras 
coisas. Isto implica em dizer que a mente é 
composta e não simples. É ela um conjunto de 
ideias adequadas e inadequadas. E esta mente 
deixa de existir quando deixa de ser afetada 
pelas causas externas. Assim, ela perde as partes 



58 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

inadequadas que a compõe e mantém sua parte 
adequada na ideia infinita de Deus.

Da reflexão acerca da ideia adequada 
e inadequada se deriva a reflexão acerca das 
ações e das paixões. Para tanto, faz-se necessário 
elucidar dois pontos:  i) do conceito de ideia 
adequada se deriva o de causa adequada, o qual 
pode ser entendido como aquilo que produz um 
efeito que é percebido apenas por ela mesma; 
ii) do conceito de ideia inadequada se deriva o 
de causa inadequada o qual pode ser entendido 
como aquilo que produz um efeito que precisa 
de outra coisa para ser compreendido. Dito isto, 
Spinoza deriva o conceito de ação humana como 
algo consequente das ideias adequadas, ao passo 
que o conceito de paixões se deriva das ideias 
inadequadas oriundas da relação entre a essência 
com aquilo que advém de fora da essência.

O homem seria, então, um conjunto de 
várias coisas singulares do tipo: essência + coisas 
externas. Isso significa que ele é constantemente 
afetado e que sua existência está em constante 
transformação (mas sua essência permanece a 
mesma).

Por fim (ao menos para o que nos interessa 
nesta reflexão), convém abordarmos o conceito 
de conatus (o qual já fora apresentado acima, 
ainda que brevemente). Spinoza entende por 
conatus como sendo a força pela qual cada 
coisa afirma sua essência. Ou seja, seria o 
poder que a coisa possui para manter a sua 
existência. O conatus da existência se configura 
enquanto um princípio de preservação das leis 
internas da coisa que a mantém na duração. 
Ele pode aumentar ou diminuir dependendo 
do aumento ou da diminuição da potência das 
causas externas em relação à potência de nossa 
existência. Já o conatus da essência não pode 
aumentar nem diminuir visto que a essência 
não se altera.

Neste sentido, pode-se inferir que o conatus 
se volta para a preservação ou ampliação de 
nossas ideias adequadas (e, por conseguinte, de 
nossa potência) em face das ideias inadequadas, 
uma vez que esta última resvala na dimensão 
passiva do sujeito diante das coisas que lhes são 
externas (as quais podem diminuir o poder de 
ação do sujeito dependendo da intensidade com 
que afetam este sujeito de forma contrária à sua 
natureza). Desta forma, quanto mais passivo, 
menos ideias adequadas possui e, quanto menos 

ideias adequadas, menos sua existência poderá 
ser explicada por sua essência.

Cremos que o discorrido até o momento 
nos seja suficiente para estabelecermos o 
paralelo conceitual para o qual nos dispusemos 
desde o início. Convém, doravante, elucidar 
como os conceitos aqui abordados, de certa 
forma, se apresentam diluídos na teoria do 
organismo de Hans Jonas e, por assim dizer, em 
sua Filosofia da Vida.

2 A teoria do organismo de Hans Jonas: pontos 
de confluência com Spinoza

O tema do dualismo perpassa como uma 
constante no pensamento jonasiano. De fato, 
desde o início de sua produção filosófica que 
tematizava o gnosticismo ocidental antigo até os 
artigos posteriores ao Princípio Responsabilidade 
(1979), sua obra capital, a preocupação com 
tal questão se mostra como evidente. Já em 
sua incursão nos estudos gnósticos antigos6 
Jonas vê o dualismo enquanto problemático, 
posto que este se configura enquanto hostil ao 
mundo, uma ruptura absoluta, uma perversão 
da cadeia do ser que atinge as raízes da vida 
humana. Neste mundo hostil e mal o homem 

6 Hans Jonas concede que existam leituras diversas acerca 
do gnosticismo antigo. Contudo, admite que exista um 
traço comum a todas estas leituras, a presença do dualismo 
radical estabelecido em duas vertentes: primeiro na relação 
eu-mundo; segundo, na relação mundo-Deus. Não se 
trata de dualismos de grandezas complementares, mas 
contrárias e, apesar disso, são um só e mesmo dualismo, 
posto que a visão dual entre ser humano e mundo repete no 
plano da experiência o dualismo homem-Deus, o primeiro 
se derivando do segundo uma vez que este último lhe 
serve enquanto fundamento teórico. Ora, em seu aspecto 
teológico a doutrina dualista assevera que o divino é 
completamente alheio ao mundo (posto que sagrado, santo, 
perfeito), não possuindo nenhuma parte no universo físico 
(corruptível, imperfeito). Sendo assim, o verdadeiro Deus é 
completamente transmundano, é o totalmente inverso ao 
mundo, o outro por excelência. No âmbito antropológico, 
a doutrina dualista apresenta o eu interior como pneuma 
(=espírito em oposição à psyche, alma). Este não pertence 
ao mundo, à criação, por isso, não é parte da natureza e, 
por isso, ele é impossível de ser conhecido pelas categorias 
mundanas assim como Deus é impossível de ser conhecido 
a partir da criação. Nesta condição, o homem se vê à mercê 
dos espíritos cósmicos que dão vasão ao sentimento interior 
de sua alienação neste mundo. Apenas a gnose poderia 
salvar o homem de uma tal situação. Esta lhe daria o poder 
do redentor (capaz de dominar os espíritos cósmicos), 
bem como o poder do conhecimento capaz de robustecer 
o espírito a ponto de lhe permitir encontras as sendas do 
cosmos, libertando-lhe das amarras deste mundo. Cf. 
JONAS, Hans. O princípio vida: fundamentos para uma 
biologia filosófica. Petrópolis: Vozes, 2004. p. 238-242.



59Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

se vê solitário, como um exilado no mundo 
e, por isso, busca refúgio no ser divino. A 
consequência mais danosa oriunda do dualismo 
homem/mundo tal como apontado consiste 
exatamente no niilismo que este carrega consigo 
visto que, por se vê enquanto um apátrida neste 
mundo, não há porque buscar valorar o que 
quer que seja neste mundo, restando-lhe no 
máximo relegar indiferença ao que quer que 
seja mundano. Esta visão niilista ali pujante 
faz-nos recair num ceticismo moral (o qual se 
configura enquanto a pior das consequências 
emergentes do niilismo). Desta feita, percebe-
se que, num primeiro momento, a crítica de 
Jonas ao dualismo é, na verdade, uma crítica 
às suas consequências (niilismo e ceticismo 
moral). Disto se depreende que uma das tarefas 
de Jonas ao estabelecer tal crítica consiste 
em encontrar um ponto comum que vincule 
homem e mundo sem, contudo, reduzir um ao 
outro e, desta forma, eliminar as consequências 
indesejadas que aquela visão dual traz consigo.

Há, porém, uma segunda forma de 
dualismo contra a qual Jonas se insurge. Trata-
se do dualismo espírito-matéria (ou dualismo 
psicofísico). Este fora retomado no período 
moderno por René Descartes a partir da 
separação radical entre res cogitans e res extensa. 
Contra esta separação substancial impetrada 
por Descartes, Spinoza também se manifesta 
como vimos. O grande problema, para Jonas, 
na visão dual cartesiana consiste no fato de que 
ao se reduzir de um lado a natureza objetivante 
e, de outro, o espírito subjetivante tal separação 
precisaria dar conta de explicar a emergência 
do organismo vivo, visto que neste, espírito e 
matéria encontram-se unidos7.
7 Contra isto se poderia recorrer à tese do autômato de 
Descartes. Ocorre que esta não servirá a contento, visto que 
a máquina, ao ser formulada atende a fins. Admitir uma 
tal tese implicaria na assunção das causas finais enquanto 
válidas em âmbito de explicação do real. Além disso, diz-
nos Jonas: “[...] a própria imagem da máquina poderia 
ser descartada. Aqui devemos notar uma das limitações 
inerentes dessa imagem, para além da questão psicofísica. 
O modelo – referido, desde o início, aos animais e não às 
plantas – prevê: a) uma estrutura conexa de partes moveis, 
tais como alavancas, dobradiças, barras, rodas, tubos, 
válvulas; e b) a geração de movimento a partir de alguma 
força, tal como a tensão de uma mola em um relógio, ou o 
calor do fogo em uma máquina a vapor. Embora a última, ou 
qualquer outra máquina de combustão, fosse desconhecida 
por Descartes, ele antecipou o modelo ao pensar o calor 
como sendo a força motriz na máquina animal, e como 
sendo gerado pela queima de alimentos. Assim, a teoria 

Tendo em vista superar aquela proposta 
cartesiana (objeto de nosso estudo posto que ao 
enfrentar o dualismo cartesiano seria possível 
encontrar, por conseguinte, aquele ponto comum 
capaz de conectar homem-mundo e, assim 
superar o dualismo gnóstico e, desta forma, 
combater as consequências dele decorrente), 
Jonas formula sua teoria do organismo (a qual 
encontra-se sistematicamente posta em seu 
Princípio Vida (1966). No auge da produção do 
mesmo, Jonas publica em 1965 um pequeno 
artigo intitulado Spinoza e a teoria do organismo8. 
Dada a proximidade temporal da publicação das 
duas obras e dado o escopo conceitual presentes 
em ambas depreende-se que, na formulação 
daquela teoria, fora Jonas leitor de Spinoza 
e muito bebeu da fonte deste último para a 
elaboração de sua teoria, como veremos.

Diz-nos Jonas naquele artigo que no 
momento em que se conseguiu explicar a 
mecânica do funcionamento do corpo, a relação 
entre as duas substâncias (como apresentara 
Descartes) fez com que aquela explicação 
tornasse a explicação sobre o fenômeno da vida 
em algo sumamente complexo ou insolúvel. As 
explicações antropocêntricas9 precedentes ao 
dualismo cartesiano perderam seu sentido pois 
o homem, suposto beneficiário das criaturas 
vivas era agora ele próprio uma inexplicável 

da combustão do metabolismo complementa a teoria da 
máquina de estrutura anatômica. Mas o metabolismo é 
mais do que um método de geração de poder, ou, se preferir, 
comida é algo mais que combustível: muito além e de 
forma mais fundamental do que fornecer energia cinética 
para o funcionamento da máquina (o caso não se aplica 
de modo algum às plantas), seu papel é originalmente 
constituir e substituir continuamente as muitas partes 
da máquina. O metabolismo é, portanto, constante vir-a-
ser da própria máquina – e este próprio vir-a-ser é uma 
realização da máquina: mas nada há de análogo no mundo 
das máquinas que se compare a essa realização. Em outras 
palavras, uma vez que o metabolismo seja entendido como 
não apenas um dispositivo de produção de energia, mas 
como o processo contínuo de autoconstituição da própria 
substância e da forma do organismo, o modelo da máquina 
cai por terra” (grifos do autor). Cf. JONAS, Hans. Spinoza 
e a teoria do organismo. In: Ensaios filosóficos: da 
crença antiga ao homem tecnológico. São Paulo: Paulus, 
2017. p 332 – 333).
8 Artigo publicado em 1965 para Journal of the History 
of Philosophy, o qual foi incluído na antologia organizada 
por Stuart F. Spicker publicada pela Quandragle Books de 
Chicago em 1970.
9 Jonas ataca, neste ponto, diretamente a figura humana 
visto ser a ela que Descartes busca salvar enquanto 
composto no qual as duas substâncias incidem valendo-
se do contorcionismo da glândula pineal.



60 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

combinação entre mente e corpo, combinação 
esta em que o corpo não apresentava qualquer 
relevância para a existência da vida interior 
do espírito (e vice-versa). Assim, ainda que se 
apresentasse uma tese capaz demonstrar que a 
existência do mundo orgânico fosse necessária 
para a existência do corpo, não se seguiria de tal 
demonstração que a existência do corpo fosse 
necessária para a existência do homem enquanto 
“eu pensante”. Com isto, todo o reino da vida 
tornou-se incompreensível tanto em relação ao 
seu fim quanto no que tange à sua origem.

Ou seja, a principal imperfeição da doutrina 
cartesiana consiste no fato da mesma negar à 
realidade orgânica aquilo que ela apresenta em 
cada caso particular: uma interioridade, um 
impulso à própria existência, em suma, nega a 
assertiva de que a vida quer a si mesma. Ocorre 
que cada ato psicofísico por nós realizado (ou 
por qualquer organismo que seja) contradiz 
de forma obstinada a divisão dualista. E é em 
vistas desta contradição que emerge a poderosa 
crítica de Spinoza que, em muito auxiliou Jonas 
na formulação da sua filosofia do organismo.

Jonas assume que o interesse central 
de Spinoza não consistia em formular uma 
“doutrina do organismo”, mas em apresentar 
uma fundamentação metafísica para a psicologia 
e para a ética. Contudo, as consequências de sua 
fundamentação metafísica permitiram pensar 
as características do orgânico para além do que 
o dualismo e o mecanicismo poderiam permitir.

Primeiro, porque Spinoza não estava 
inclinado a entender o orgânico a partir do modelo 
mecânico isto porque todas as máquinas são 
formuladas a partir de um propósito e este fora 
substituído por Spinoza pelo seu necessitarismo 
que tem Deus como causa primaz. Dito de outra 
maneira, o organismo passa a ser entendido 
enquanto modo da substância infinita. Enquanto 
modo finito daquela substância, sua perfeição 
não será avaliada tendo em vista a realização 
do fim para o qual foi criada (como no caso 
da máquina), mas a partir da sua capacidade 
de existir e interagir com o resto da existência. 
Ele é uma parte do todo, é a realização de uma 
das possibilidades intrínsecas da substância 
que conjuga em si matéria e espírito, já que 
nela tais atributos não estão separados e, 
como realização da substância, compartilha do 
processo de autoafirmação do Ser.

Segundo, porque a própria imagem da 
máquina pode ser descartada tendo em vista 
que ela não possui a ação metabólica. Ora, 
tal ação no orgânico não tem a função de 
gerar força ou poder para o organismo, assim 
como a energia aplicada ao autômato. A ação 
metabólica consiste numa troca ininterrupta 
do organismo com o meio permitindo-lhe uma 
constante mutação sem que, para tanto, este 
perca sua identidade. Ela renova e substitui 
continuamente diversos componentes do corpo 
orgânico e concede vitalidade ao espírito a ele 
subjacente. Isto não está presente na máquina. 
Acerca disto, diz-nos Jonas (2017, p. 333):

[...] o organismo vivo existe como uma troca 
constante de seus próprios constituintes, e 
tem sua permanência e identidade apenas na 
continuidade desse processo, não na persistência 
de suas partes materiais. Esse processo é, 
na verdade, sua vida, e em última instância, 
a existência orgânica não significa ser um 
corpo definido, composto de partes definidas, 
mas ser uma continuidade do processo com 
uma identidade sustentada além e através do 
fluxo de componentes. A determinação do 
arranjo (configuração), junto, então, com a 
continuidade do processo, fornecerá o princípio 
de identidade que a “substância” como tal não 
fornece. (Grifos do autor).

Do exposto percebe-se uma confluência do 
argumento jonasiano com a tese spinozana. De 
fato, a substância (na ontologia de Spinoza) não 
fornece identidade já que ela não é individual 
e o organismo é um indivíduo. Os modos sim, 
enquanto afecções da substância, são individuais. 
Convém ressaltar que Spinoza utiliza o termo 
indivíduo e não “coisas vivas” em particular para 
se referir ao organismo. Ocorre que qualquer 
modo da substância universal é um indivíduo 
por definição (já que ser um modo corresponde 
a ser uma ocorrência distinta no eterno processo 
de autorrevelação da substância) e ele o é em 
todos os atributos. Desta forma, no atributo da 
extensão isso corresponderia a ser um corpo 
distinto de outros corpos. Como esta distinção 
não pode ser estabelecida substancialmente, 
ela se dá a partir das determinações modais e 
em sua interação com as demais determinações 
presentes no mesmo atributo.

A continuidade da determinação que 
caracteriza aquele indivíduo evidencia seu conatus 
autoafirmador. Assim, a forma da determinação 
e o conatus que visa a continuação do indivíduo 



61Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

em face de seu caráter relacional com as demais 
coisas existentes definirão o que é um indivíduo. 
Porém, o modo de relação causal deste indivíduo 
com as coisas externas, ao afetar e ser afetado, 
depende do tipo de determinação (corpo) 
envolvida: corpos simples afetarão e serão 
afetados de formas diferentes dos complexos, 
envolvendo maior ou menor grau de interação na 
tessitura das relações causais. Isto nos permitirá 
novamente diferenciar tais corpos daquela visão 
do autômato, visto que o poder relacional do 
mesmo que, apesar de interagir com o meio a 
partir de suas programações, não se dá a partir de 
uma dimensão relacional com o todo.

Jonas afirma que este caráter relacional do 
indivíduo (pertencer a um todo) está fundado 
em sua natureza formal e, retomando Spinoza 
na E2Def7, entende o indivíduo enquanto um 
composto que pode ser, ao mesmo tempo, um todo 
de suas próprias partes e um único de muitos. A 
união destes diversos indivíduos que comporão a 
coisa singular é mais do que um mero ajuntamento, 
visto que sua associação engendra uma ordem de 
interação de tal forma que a determinação dos 
múltiplos indivíduos ali presentes constituirão 
a forma da determinação do que será a coisa 
singular (o indivíduo composto). Ou seja, este 
corpo composto por inúmeros corpos pode, de 
fato, ser entendido enquanto um indivíduo caso 
a forma assumida se mantenha funcionalmente 
mediante a interação dos compostos com o mundo 
externo evidenciando que aquele composto possui 
um conatus a ele subjacente.

Esta reflexão nos leva à possibilidade da 
assunção de uma identidade a ser atribuída 
ao composto. Se este composto é o padrão de 
composição e função que dará consistência 
à individualidade, então sua identidade não 
está sediada nos corpos mais simples que o 
compõem. A conservação de sua identidade 
dependerá da conservação do padrão com o 
passar do tempo mais do que das alterações 
diversas pelas quais passa a cada instante. 
Se a relação dos corpos que o compõe se dá 
mediante aquele padrão haverá, então, uma 
compatibilidade entre estes e o todo, inclusive 
com aqueles corpos que são incorporados ao 
todo a cada nova mudança. É a isto que Jonas 
(2017, p. 336) se refere quando afirma que 
“A identidade do todo é, portanto, compatível 
com a mudança das partes”.

Ao reler a teoria da individualidade de 
Spinoza, Hans Jonas afirma que a identidade 
do todo permanece idêntica ainda que as partes 
mudem continuamente. E, já que o indivíduo é 
a forma da união, existem graus qualitativos e 
quantitativos de individualidade. Os primeiros 
dependerão do grau da ordem de diferenciação; 
os seguintes dependerão da extensão numérica. 
Mas ambos pertencem à escala do todo e 
tendem a coincidir. Desta forma, no Todo 
haverá uma hierarquia de individualidades (ou 
totalidades) e, neste escalonamento, a partir 
da complexidade de organização qualitativa e 
quantitativa, se apresentarão as individualidades 
que chamamos de orgânico (estes possuem aqui 
apenas um grau diferenciado no escalonamento 
das individualidades da natureza visto que, por 
princípio, toda a natureza está viva).

Os corpos especificamente orgânicos 
seriam totalidades menores altamente compostas 
por indivíduos menores que, por sua vez, são 
compostos por indivíduos ainda menores e assim 
por diante. Percebe-se que nesta composição 
existe uma variabilidade de ser cumulativa mais 
elevada a cada novo estrato de composição de 
modo tal que o nível mais elevado representaria 
a totalidade do composto e seria o beneficiário 
de todos os seus membros inferiores.

Se observarmos o fenômeno da vida para 
além do atributo da extensão e a refletirmos, 
também, a partir do atributo do pensamento 
(apesar destes dois atributos estarem presentes 
na mesma substância), veremos que a partir 
do paralelismo spinozano10 qualquer indivíduo 
no mundo dos corpos tem sua contrapartida 
no mundo do pensamento. Isto não quer dizer 
que se está retomando a tese dualista platônica, 
mas que existe uma simultaneidade entre 
exterioridade e interioridade que permeia toda 
existência. Por este princípio, toda a natureza 
é, então, animada. Apesar disto (tendo em 
vista a argumentação acima exposta acerca 
da hierarquia das individualidades), há uma 

10 O conceito paralelismo pode ser compreendido como 
uma solução para questão do dualismo cartesiano, para 
aprofundar esse debate veja o artigo O conceito de 
paralelismo na Ética de Benedictus de Spinoza, escrita pelo 
pesquisador Emanuel Fragoso. DA ROCHA FRAGOSO, E. 
A. O conceito de paralelismo na Ética de Benedictus de 
Spinoza. Kalagatos, [S. l.], v. 6, n. 11, p. 27–39, 2021. 
DOI: 10.23845/kalagatos.v6i11.5933. Disponível em: 
https://revistas.uece.br/index.php/kalagatos/article/
view/5933. Acesso em: 14 maio. 2025.



62 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

distinção real entre ser vivo e não vivo, entre 
seres sensíveis, seres vegetativos e o homem 
enquanto ser racional.

Pelo paralelismo psicofísico, Spinoza 
consegue solucionar o problema cartesiano da 
relação entre res cogitans e res extensa sem que, 
para tanto violasse o princípio de não interação 
entre os dois lados. A saída apresentada fora a 
de uma pertença mutua entre matéria e espírito 
não dando preferência causal nem a uma nem 
a outra, mas estabelecendo sua inter-relação 
no fundamento comum do qual ambas são 
dependentes.

Em uma releitura desta tese spinozana, 
Jonas chega à formulação de que nenhum 
denominador comum permite unir extensão 
e consciência em uma teoria de campo 
homogênea, apesar de sua relação demonstrável. 
Contudo, elas existem juntas, não uma ao lado 
da outra, mas de forma interdependente, uma 
interagindo com a outra na matéria de forma 
inseparável. Desta feita, a hipostasia sustentada 
por Descartes não resiste nem à análise lógica, 
nem ao escrutínio fenomenológico. Não resiste 
logicamente porque o postulado de uma 
substância pensante independente, que não 
pode ser demonstrada em sua independência 
seria um argumento do tipo deus ex machina. 
Não resiste fenomenologicamente porque o 
conteúdo da própria vida anímica se opõe àquela 
desvinculação tornando inconcebível a existência 
de uma consciência purificada de tudo.

Aprofundando mais ainda sua defesa à 
confluência das duas substâncias indaga Jonas: 
pode algo que é menos do que o espírito ser a 
causa primeira do espírito? Disto se depreende 
sua intenção em apresentar o monismo, aos 
moldes spinozano, integrando matéria e 
espírito em toda a criação sem o que se tornaria 
impossível analisar o vivente e, mais ainda, o 
ser que reflete.

É importante salientar que toda essa 
reflexão leva em conta a visão monista em 
termos substanciais de Spinoza. Decorrente 
desta visão Jonas irá elaborar o seu monismo 
integral. Por conta disso, Jonas irá ler a E2L411 
como sendo uma referência ao metabolismo. 

11 E2L4 diz: “Se de um corpo que é composto de vários 
corpos, ou seja, de um Indivíduo, são separados alguns 
corpos, e simultaneamente tantos outros da mesma 
natureza ocupam o seu lugar, o Indivíduo manterá a sua 
natureza de antes, sem nenhuma mudança de sua forma”

Já o constante na E2lema512 faria referência ao 
crescimento, ao passo que o disposto na E2L613 
estaria voltada para o movimento dos membros, 
enquanto o enunciado na E2L714 se referiria 
à locomoção. Todos estes aportes conceituais 
aparecerão diluídos em seu Princípio vida, obra 
em que sistematiza sua teoria do organismo.

Não à toa, no capítulo 4 desta obra, 
intitulado “Harmonia, equilíbrio e devir” 
emprega o conceito de ontologia com o 
objetivo de responder à seguinte questão: “em 
que sentido os objetos vivos – os organismos 
individuais ou os seres vivos coletivos – podem 
ser descritos como sistema?” (Jonas, 2004, p. 
76). A resposta dada a esta pergunta advém 
das premissas: i) sistema é algo múltiplo; ii) 
o sentido de conjunto presente na ideia de 
sistema consiste no fato do múltiplo possuir um 
princípio eficaz de sua unidade; iii) as coisas que 
compõem o sistema se determinam mutuamente 
de modo a garantir a manutenção do conjunto; 
iv) toda determinação é uma forma de atuar e 
toda atuação implica em certa transformação; 
v) desta forma, a conservação do sistema se dá 
mediante a mudança. O argumento apresentado 
não responde plenamente à pergunta. Por isto, 
a este acrescentou a reflexão acerca do devir. 
Em seguida retoma o argumento de corpo 
spinozano15. Retoma, posteriormente, o conceito 
de autômato de Descartes (para refutá-lo por 

12 E2L5: “Se as partes componentes de um Indivíduo se 
tornam maiores ou menores, mas em proporção tal que, 
como dantes, todas conservam umas com as outras a 
mesma proporção de movimento e de repouso, da mesma 
maneira o Indivíduo manterá a sua natureza de antes sem 
nenhuma mudança de forma”.
13 E2L6: “Se alguns corpos, componentes de um Indivíduo, 
são coagidos a mudar a direção de seu movimento de um 
lado para outro, mas de maneira tal que possam continuar 
seus movimentos e comunicá-los entre si com a mesma 
proporção de antes, igualmente o Indivíduo manterá sua 
natureza sem nenhuma mudança de forma”
14 E2L7: “Além disso, um Indivíduo assim composto 
mantém a sua natureza, quer se mova por inteiro, quer 
esteja em repouso, quer se mova em direção a este, ou àquele 
lado, contanto que cada parte mantenha o seu movimento e 
que o comunique às outras como dantes.”
15 Afirma Jonas: “A ontologia da ciência moderna 
modificou inteiramente esta concepção, tanto em grande 
quanto em pequena escala, ao substituir o conceito de 
matéria passiva, pelo de corpo, que como portador de 
forças positivas (por exemplo, do movimento), e por 
conseguinte, como substância real e independente, 
traz em si mesmo o fundamento de determinação das 
configurações em que a soma dos corpos em cada caso 
representa o ser”. Cf. (Jonas, 2004, p. 80).



63Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

conta de seu fechamento). Uma vez refutada 
a tese precedente apresenta o metabolismo 
como contrapartida. Por fim, trata novamente 
da conservação do sistema, afirmando que a 
mesma dependerá de sua atividade (a atividade 
de autoconservar-se através da renovação de 
equilíbrios em vistas da harmonia pujante em 
seu vir-a-ser; desta forma, a conservação de 
si enquanto atividade contínua seria o fator 
que garantiria a existência do sistema). Ainda 
assim, tal argumentação, segundo Jonas, apesar 
de basilar, carece de maior aprofundamento. 
Contudo, as bases argumentativas estão ali 
lançadas.

3 Considerações finais

Nosso intento, desde o início, consistiu 
em apresentar a teoria do organismo de Jonas 
enquanto devedora da filosofia spinozana. O 
ponto de confluência basilar que permite tal 
aproximação, e consequente dependência (por 
parte de Jonas), consistiu exatamente no fato 
de ambos rejeitarem ao dualismo substancial 
cartesiano.

Em Spinoza tal rejeição culminará na 
formulação de seu monismo irrestrito, a partir 
do qual lhe permitirá encarar todo o real como 
sendo constituído por uma única substância que, 
em si, possui todos os atributos. Dentre estes, 
estão o da extensão e do pensamento, os únicos 
que apreendemos enquanto humanos. Esta 
substância única, causa (necessária e suficiente) 
de si e do real, é Deus. Por isto, tal substância 
é eterna, infinita, dotada de plena potência e, 
assim, de plena perfeição e de realidade. Esta 
substância é, ainda, indivisível E1P13. Com isto, 
Spinoza salva a tese da unicidade da substância 
destinando a pluralidade para os atributos e, 
por conseguinte para seus modos.

São os modos que possuem número e 
diversidade, eles existem e são concebidos 
pelos e nos atributos. Será mediante eles (ou 
da associação de diferentes coisas singulares 
no processo de composição dos corpos) que 
alcançaremos à noção de indivíduo e, por 
conseguinte, à de natureza viva.

Este monismo irrestrito de Spinoza 
auxiliará Hans Jonas na composição de seu 
monismo integral em que conjugará, no 
fenômeno da vida, as dimensões espiritual e 
material. Sua filosofia da biologia, fundará 

uma nova ontologia na qual espirito e matéria 
não constituem duas formas independentes e 
separadas, mas duas dimensões do mesmo ser.

Sua estratégia consistia em demonstrar 
que a vida (ou o organismo vivo) contradiz 
radicalmente a separação supramencionada, 
porque ela não pode ser reduzida à mera 
res extensa. O organismo demonstra um 
comportamento teleológico quando troca matéria 
com o meio ambiente por meio do metabolismo. 
Em face dos desafios de morte dispostos pelo 
meio externo, os organismos (do mais simples 
ao mais complexo) lutarão (ainda que de forma 
inconsciente) para conservar sua vida.

Do exposto, percebe-se que os conceitos 
spinozanos (monismo substancial, atributos, 
modos, conatus, essência, causalidade, dentre 
outros) estão amplamente diluídos na teoria do 
organismo jonasiana (monismo integral, natureza, 
metabolismo, subjetividade...), demonstrando o 
quão enraizada na filosofia de Spinoza se encontra 
a filosofia da vida de Hans Jonas.

k k k



64 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

Referências

DA ROCHA FRAGOSO, E. A. O conceito 
de paralelismo na ética de Benedictus de 
Spinoza. Kalagatos, [S. l.], v. 6, n. 11, p. 27–39, 
2021. DOI: 10.23845/kalagatos.v6i11.5933. 
Disponível em: https://revistas.uece.br/index.
php/kalagatos/article/view/5933. Acesso em: 
14 maio. 2025.

DESCARTES, René. Princípios da Filosofia. 
Tradução de Guido Antônio de Almeida, Raul 
Landim Filho, Ethel M. Rocha, Marcos Gleizer 
e Ulysses Pinheiro. Rio de Janeiro: Ed. UFRJ, 
2002. 

DESCARTES, René. Meditações. Tradução de 
J. Guinsburg e Bento Prado Junior. São Paulo: 
Abril Cultural, 1973 (Coleção Os Pensadores).

FONSECA, Lilian Simone Godoy. Hans Jonas e 
a responsabilidade do homem frente ao 
desafio biotecnológico. Tese (Doutorado 
em Filosofia) – FAFICH/ Universidade Federal 
de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2009.

RIZK, Hadi. Compreender Spinoza. 
Petrópolis: Vozes, 2006.

JONAS, Hans. O princípio vida: fundamentos 
para uma biologia filosófica. Petrópolis: Vozes, 
2004.

JONAS, Hans. O princípio responsabilidade: 
ensaio de uma ética para a civilização tecnológica. 
Rio de Janeiro: Contraponto/Editora PUC-Rio, 
2006.

JONAS, Hans. Spinoza e a teoria do organismo. 
In: Ensaios filosóficos: da crença antiga ao 
homem tecnológico. São Paulo: Paulus, 2017. 
p. 325-350.

JONAS, Hans. Matéria, espírito e criação: 
dados cosmológicos e conjecturas cosmogônicas. 
Petrópolis: Vozes, 2010. (Col. Textos filosóficos).

PONCZEK, Roberto Leon. Deus ou seja 
natureza: Spinoza e os novos paradigmas da 
Física. Savador: EDUFBA, 2009.

SPINOZA, Baruch. Ética. Tradução Grupo de 
Estudos Espinosanos. São Paulo: Edusp, 2015.

VIANA, Wellistony C. Hans Jonas e a 
filosofia da mente. São Paulo: Paulus, 2016.

k k k

https://revistas.uece.br/index.php/kalagatos/article
https://revistas.uece.br/index.php/kalagatos/article


65Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Spinoza e teoria dos sistemas*

Gionatan Carlos Pacheco **

1 Introdução

A ideia de que o homem não é um “império 
num império” (Prefácio da Parte III) está na 

base do pensamento desenvolvido por Spinoza 
em sua Ética. Por outro ângulo, esta ideia é a 
expressão do anti-aristotelismo spinozano, pois 
afirma basicamente que não há substância dentro 
da substância – tudo o que há são modificações 
constituídas de modificações de uma ordem 
anterior. Em outras palavras, o que existe são 
sistemas de sistemas – no que tomamos sistemas 
simplesmente como totalidades organizadas 
que recebem (input) e respondem (output) à 
modificações (cf. Straussfogel & von Schilling, 
2009).

2 Limiar de tolerância a entropia

Spinoza define as “coisas singulares” de 
modo a capturar essa natureza sistêmica.

Por coisas singulares entendo coisas que são 
finitas e têm existência determinada. Se vários 
indivíduos concorrem para uma única ação de 
maneira que todos sejam simultaneamente 
causa de um único efeito, nesta medida 
considero-os todos como uma única coisa 
singular. (2def71).

As coisas singulares são causas 
(modificações) determinadas em um nexo 
infinito de causas determinadas. Daí que, 
com base em 2def7, podemos postular uma 
invariância causal como necessária para 
definir uma coisa que permanece em seu 
existir, isto é, que dura (2def5). De acordo 

* Esta pesquisa foi realizada com o apoio do CNPq (PDJ).
** Doutorando em Filosofia pela Universidade Federal de 
Santa Maria (UFSM). 
1 Utilizamos aqui a edição da Ética da EdUSP (2015a), 
citando as passagens de maneira abreviada, na qual o 
primeiro numeral corresponde a Parte da obra em questão, 
a letra adjunta a natureza da passagem (ax: axioma, def: 
definição, dem: demonstração, p: proposição, s: escólio), e 
o numeral posterior é o da própria passagem em questão. 
P. ex., 2def7, leia-se: sétima definição da Parte 2 da Ética.

com o que chamamos invariância causal ou 
singularização, modificações não devem alterar 
relações causais essenciais do sistema original. 
Elas devem sempre concorrer para o efeito 
singular, e o singular sempre é definido por seu 
esforço de perseveração (3p7), de sorte que se 
seus componentes deixam de expressá-lo como 
efeito, o singular colapsa2. Dessa maneira, 
temos um limiar de tolerância à entropia, 
segundo o qual todo sistema tem um limite de 
modificações simultâneas antes de degradar ou 
colapsar3. Esse limiar pode também ser chamado 
de ponto de bifurcação, no qual “o sistema se 
reorganiza espontaneamente em um sistema 
imprevisivelmente diferente, definido por 
diferentes mecanismos internos” (Straussfogel 
& von Schilling, 2009, p. 155, tradução nossa; 
cf. Prigogine & Stengers, 1984).

3 Interconexão

Por interconexão entendemos aqui a ideia, 
presente em vários campos de estudos, de que: o 
impacto de uma modificação externa (um input) 
é determinado pelo grau de interdependência 
e de propriedades compartilhadas entre os 
sistemas. Quanto mais um sistema tem em 
comum com o outro, mais resiliente e capaz de 
compreender e integrar a modificação ele será. 

A interconexão dos sistemas é elaborada 
por Spinoza de maneira mais clara através 
do 1ax5: “Coisas que nada têm em comum 
uma com a outra também não podem ser 
entendidas uma pela outra, ou seja, o conceito 
de uma não envolve o conceito da outra”; 
complementado pela 1p3 “De coisas que 
nada têm em comum entre si, uma não pode 
ser causa da outra”. Ademais, podemos ver o 
princípio de interconexão na chamada doutrina 

2 Um exemplo relativo a um software: uma atualização 
não pode quebrar a lógica central do algoritmo.
3 Sobre a noção de entropia aplicada: à biologia, cf. AOKI, 
1991; à psicologia organizacional, cf. Jia & Wang, 2024.

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.16963



66 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

PACHECO, Gionatan Carlos. Spinoza e teoria dos sistemas, p. 65-67.

das noções comuns. Segundo o 2p38c, pelo fato 
de todos os corpos convirem em certas coisas, 
as ideias dessas conveniências são noções 
comuns a todos os homens, “devem ser por 
todos percebidas adequadamente, ou seja, clara 
e distintamente”. Enfim, no 2p39c, Spinoza 
estabelece que a aptidão da mente para perceber 
adequadamente aumenta com a capacidade de 
seu objeto de interagir com outros: “a Mente é 
tanto mais apta para perceber adequadamente 
muitas coisas, quanto mais seu Corpo tem 
muitas coisas em comum com outros corpos”. 

4 Não-linearidade da propagação

Sistemas complexos são aqueles “cujas 
partes interagem de forma não-linear” (Gleria, 
Matsushita & Silva, 2004, p. 99). A dinâmica 
interna dos sistemas complexos, como a mente 
humana, é marcada pela não-linearidade. 
Na 2p36 Spinoza estabelece que “Ideias 
inadequadas e confusas se sucedem com a mesma 
necessidade que ideias adequadas, ou seja, claras 
e distintas”. Isso significa que as associações 
de ideias e afetos se propagam por cadeias 
causais complexas. Em um sistema complexo 
como a mente humana as ideias se propagam 
por associação: se algo nos alegra, passamos 
não somente a desejá-lo, mas a desejar todas 
as circunstâncias que associamos àquela alegria 
(3p364). Uma pequena experiência positiva 
ou negativa pode, portanto, desencadear uma 
vasta rede de associações emocionais, alterando 
completamente nosso estado e comportamento. 
Este é o que podemos chamar de princípio 
da não-linearidade da propagação aplicado à 
mente, segundo o qual efeitos de modificações 
podem se propagar de forma desproporcional 
ao seu escopo inicial.

5 Homeostase

Em resposta a tais modificações, 
os sistemas apresentam um princípio de 
conservação de estabilidade, ou princípio de 
homeostase (Cannon, 1939), segundo o qual 
sistemas tendem a resistir a modificações 
que reduzam sua estabilidade global. Este é 
contemplado, de maneira mais explícita, por 
Spinoza na 3p9: “A Mente, tanto enquanto tem 
ideias claras e distintas como enquanto as tem 

4 3p36: “Quem recorda uma coisa com que se deleitou 
uma vez, deseja possuí-la com as mesmas circunstâncias 
em que pela primeira vez deleitou-se com ela”.

confusas, esforça-se para perseverar em seu ser 
por uma duração indefinida e é cônscia deste 
seu esforço”. Este esforço (conatus) é uma 
tendência intrínseca de resistir a mudanças 
que reduzam sua potência de agir e de buscar 
aquelas que a aumentem. Enfim, poderíamos 
chamá-lo de sistema “auto-eco-organizador” 
(Morin, 2005, p. 33).

6 Entropia

Contudo, a reversão de modificações 
negativas é assimétrica. O princípio da 
assimetria de reversibilidade, ou entropia, afirma 
que reverter uma modificação pode ser mais 
complexo do que propagá-la. Este princípio 
está presente na causalidade divina do nexo 
infinito de causas finitas, e na combinação de 
constatações como: “Não pode acontecer que o 
homem não seja parte da Natureza e que não 
possa padecer outras mudanças a não ser as que 
podem ser entendidas por sua só natureza e das 
quais é causa adequada” (4p4); “A força de uma 
paixão ou afeto pode superar as demais ações 
ou a potência do homem de tal maneira que o 
afeto adere pertinazmente ao homem” (4p6). 
Nossa potência de agir é limitada, ao passo que 
uma paixão que nos acomete remete a inúmeras 
causas. Revertê-la, no entanto, muitas vezes 
exige contra-atacar não apenas a modificação 
inicial, mas também todas as causas exteriores 
que a sustentam – uma tarefa intrinsecamente 
mais difícil do que simplesmente sofrer o 
afeto passivamente. A reversão é, portanto, 
assimétrica e mais complexa.

7 Hierarquia de dependência

Em contrapartida, Spinoza associa certas 
paixões à partes do corpo (gula, luxúria), ao passo 
que associa ações à essência do corpo enquanto 
todo (4p44s; 5p4s). Nisso, está implícito o que 
podemos chamar de princípio da hierarquia 
de dependência, segundo o qual modificações 
em componentes hierarquicamente superiores 
afetam mais o sistema do que em níveis 
inferiores. Assim, uma modificação que force 
o sistema a operar a partir de uma parte (um 
componente de nível inferior) em detrimento 
do todo (o nível superior de regulação) tem 
um efeito desproporcionalmente negativo, 
rebaixando a operação holística para uma 
função fragmentada e obsessiva. A emenda seria 
uma modificação no sentido inverso: restaurar 



67Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

PACHECO, Gionatan Carlos. Spinoza e teoria dos sistemas, p. 65-67.

o governo do todo sobre as partes através do 
conhecimento adequado, gerando afetos ativos 
que reorganizem todo o sistema.

8 Conclusão

Pelo exposto acima, vemos como a filosofia 
de Spinoza pode ser relacionada ao pensamento 
sistêmico. Ela oferece uma estrutura para 
entender a complexidade, a interdependência 
e a dinâmica de transformação de sistemas 
complexos como a mente humana.

k k k

Referências

AOKI I. “Entropy principle for human development, 
growth and aging”. Journal of Theoretical 
Biology, v. 150 (2), 1991, p. 215–223.

CANNON, W. B. The wisdom of the body. 2. 
ed. New York: Norton & Company, 1939.

JIA H. & WANG L. “Introducing Entropy into 
Organizational Psychology: An Entropy-Based 
Proactive Control Model”. Behaviour Science, 
jan. 14 (54), 2024, p. 1-28.

GLERIA I., MATSUSHITA R. & SILVA S. 
“Sistemas complexos, criticalidade e leis de 
potência”. Revista Brasileira de Ensino 
Física, v. 26 (2), 2004, p. 99-108. Disponível 
em: <https://doi.org/10.1590/S0102-
47442004000200004>, acesso 26/08/2025. 

MORIN, E. Introdução ao Pensamento 
Complexo. Porto Alegre: Sulina, 2005.

PRIGOGINE, I. & STENGERS, I. Order out of 
chaos: man’s new dialogue with nature. 
New York: Bantam Books, 1984.

SPINOZA, B.  Ética. Trad. Grupo de Estudos 
Espinosanos. São Paulo: EDUSP, 2015a.

STRAUSSFOGEL, D. & VON SCHILLING, 
C. “Systems Theory”. International 
Encyclopedia of Human Geography, 2009, 
p. 151-158.

k k k

https://doi.org/10.1590/S0102-47442004000200004
https://doi.org/10.1590/S0102-47442004000200004




69Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

A amizade como resistência:
Spinoza e La Boétie diante das relações servis

Henrique Lima da Silva *

* Doutor em Filosofia (UFC), Membro do coletivo GT 
Benedictus de Spinoza. 

É, em verdade, um belo nome e digo da maior 
afeição o nome de irmão; e por isso La Boétie e eu 
o empregamos quando nos tornamos amigos; mas 
na realidade, a comunidade de interesses, a partilha 
dos bens, a pobreza de um como consequência da 
riqueza de outro, destemperam consideravelmente 
a união formal. Em devendo os irmãos, para vencer 
neste mundo, seguir o mesmo caminho, andar com 
passo igual, inevitável se torna que se choquem 
amiúde. Mais ainda: é a correspondência dos gostos 
que engendra essas verdadeiras e perfeitas amizades 
e não para que ela se verifique, entre pai e filho, ou 
entre irmãos os quais podem ter gostos totalmente 
diferentes. (MONTAIGNE- Ensaios).

Introdução

A noção de amizade, tal como aparece no 
Discurso da Servidão Voluntária de Étienne 

de La Boétie, revela-se não apenas como um 
afeto intersubjetivo, mas como categoria 
fundamental para a compreensão da gênese e 
da manutenção das relações políticas. Ainda 
que de maneira pontual, a amizade emerge no 
texto como chave hermenêutica para decifrar 
os mecanismos que sustentam a dominação 
tirânica, não apenas pela imposição do poder 
de um sobre muitos, mas sobretudo pela adesão 
voluntária daqueles que, por diferentes motivos, 
se submetem a essa dominação. Como observa 
Claude Lefort, o texto de La Boétie desloca-se 
de um discurso sobre o poder para um discurso 
do político, no qual a figura do “amigo” assume 
papel central enquanto destinatário implícito de 
uma aliança ética que se contrapõe ao consenso 
servil. Nesse contexto, a amizade torna-se índice 
de um vínculo entre sujeitos que, preservando 
a memória da liberdade, recusam-se à lógica da 
sujeição voluntária.

A crítica de La Boétie não se dirige 
exclusivamente ao tirano, mas à tessitura 
afetiva, simbólica e institucional que permite 

sua constituição. Assim, o discurso convoca os 
leitores não à ação direta ou revolucionária, 
mas à recusa consciente e racional do servir, 
fundada na recuperação de princípios éticos 
compartilhados entre os que não perderam 
a noção de liberdade. A amizade, entendida 
como relação fundada na igualdade, na estima 
recíproca e na virtude, opõe-se frontalmente 
às relações servis, marcadas pela bajulação, 
pela idolatria e pela degradação da autonomia. 
A figura do amigo, nesse sentido, simboliza o 
sujeito capaz de resistir à sedução do poder, 
mantendo-se fiel aos deveres comuns da 
amizade que, quando pervertidos, podem dar 
origem à legitimação do tirano.

Nesse horizonte, a filosofia de 
Benedictus de Spinoza1 apresenta importantes 
desdobramentos conceituais ao articular a 
amizade no interior de uma ontologia imanente 
e de uma ética dos afetos. Inserido numa 
concepção naturalista segundo a qual tudo 
quanto existe é expressão da substância única 
do Deus sive natura (Deus ou a Natureza), o 
homem, enquanto modus dessa substância, é 
determinado por sua potência de agir e pelos 
afetos que o atravessam. Spinoza propõe que, 
sob a condução da razão, nada é mais útil ao 
homem do que outro homem, sendo a amizade 
uma das formas mais elevadas de expressão da 
liberdade. A união entre os indivíduos livres, 
alicerçada na generosidade e na firmeza, afetos 
1 Para a citação das obras de Spinoza, utilizaremos as 
siglas TTP para o Tratado Teológico-Político; TP para 
o Tratado Político; Ep para as Cartas e E para a Ética. 
Quanto às citações referentes às divisões internas do 
Tratado Político e do Tratado Teológico-Político, 
utilizaremos algarismos romanos para as grandes 
divisões (Partes ou Capítulos) e algarismos arábicos 
para as subdivisões (parágrafos ou outras); já para as 
citações internas da Ética, indicaremos a parte citada em 
algarismos romanos, seguida da letra correspondente 
para indicar as definições (Def), axiomas (A), proposições 
(P.), prefácios (Pref.), demonstração (Dem), corolários 
(C) e escólios (Esc), com seus respectivos números

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.16107



70 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Henrique Lima da. A amizade como resistência: Spinoza e La Boétie diante das relações servis, p. 69-73.

ativos derivados da razão, constitui a base de 
uma vida coletiva fundada na potência comum, 
em oposição às formas de servidão promovidas 
pelo medo, pela superstição e pela ignorância.

Este artigo propõe uma investigação 
comparativa entre os conceitos de amizade 
presentes nas obras de La Boétie e de Spinoza, 
tendo como fio condutor sua relevância no 
combate às diversas formas de servidão. A 
partir da hipótese de que a amizade, em ambos 
os autores, não se reduz a um vínculo afetivo 
privado, mas se configura como operador ético-
político central, busca-se examinar os modos 
pelos quais esse conceito articula liberdade, 
igualdade e resistência. Serão analisados, por um 
lado, os “deveres comuns da amizade” enquanto 
limites éticos à servidão voluntária em La Boétie; 
por outro, os afetos racionais e a constituição da 
sociabilidade livre em Spinoza, como formas de 
construção de um corpo político mais potente. 
Em última instância, pretende-se demonstrar que, 
tanto em La Boétie quanto em Spinoza, a amizade 
se apresenta como condição de possibilidade 
para a constituição de uma comunidade política 
emancipada das relações servis.

O conceito de amizade em La Boétie 
O tema amizade, no Discurso de La Boétie, 

surge em alguns momentos pontuais, onde sua 
compreensão é de fundamental importância 
para entendermos a proposta de La Boétie sobre 
a gênese e combate da servidão voluntária a 
qual apresenta não só a figura do tirano, mas 
como as relações servis surgem para criar 
e sustentar o tirano. A leitura do Discurso ou 
melhor, como acentua Claude Lefort, a fala de 
La Boétie que se faz ser ouvida é sob o prisma 
político da amizade.

[...] o registro do escrito, o discurso político cede 
diante de um discurso sobre o político. Mas é 
preciso reconhecer que esse último não deixa de 
ser político e comporta ainda um destinatário, 
ele estabelece uma aliança com uma categoria 
de leitores e dela exclui uma outra. Dirige-se 
àqueles que estão dispostos a acolher os sinais 
que dispensa, que tem vontade, desejo de ir ao 
seu encontro. Ao destinatário, o escritor até diz, 
indiretamente, o seu nome: o amigo.2

Com efeito, após se questionar a razão 
de tantos burgos, tantas cidades e nações se 
renderem a um só, a este que só tem o poderio 

2 LEFORT, Claude. O nome de um. 1982, p. 129.

que lhes dão, que o poder de os prejudicar só 
o tem em razão da vossa vontade de suportá-
lo. Estes homens submetidos, não pela força, 
mas de algum modo encantados ou mesmo 
enfeitiçados pelo o nome de um, aquele de 
quem não se deve temer o seu poderio e nem 
muito menos amar suas qualidades, pois ele 
mesmo é um desumano e feroz. Se é um só, 
qual o motivo de muitos se submeterem a um? 
Uma das condições propícias para se instaurar 
um regime de servidão é a fraqueza humana. 

Dada a nossa fraqueza, não temos a condição 
de sempre sermos o mais forte, por esse motivo La 
Boétie explica “ se uma nação é obrigada pela força 
da guerra a servir a um, como a cidade de Atenas 
aos trinta tiranos, não é de se espantar que ela 
sirva, mas de se lamentar o acidente”3, continua 
La Boétie, não se trata nem de se espantar ou 
mesmo se lamentar, mas sim carregar o mal de 
maneira paciente e aguardar uma melhor fortuna. 
Por isso, há a necessidade de contemporizarmos, 
precisamos ser flexíveis e suportar pacientemente 
as situações as quais não somos o mais forte. Isso, 
todavia, não quer dizer que devemos aceitar tais 
circunstâncias de impotência – é uma fraqueza 
relativa e não é uma condição estática, pois deve-
se atentar a boa fortuna, suportar o mal e quando 
as circunstâncias forem favoráveis, configurar um 
novo êxito. 

Um segundo ponto que La Boétie nos 
chama a atenção, é acerca dos “deveres comuns 
da amizade”, que, como explica o autor, é algo 
que naturalmente leva boa parte do tempo de 
nossas vidas, nesse sentido, é razoável amar a 
virtude, estimar os belos feitos, e reconhecer 
o bem de onde recebemos, e ainda diminuir 
o nosso bem-estar em vista de aumentar a 
honra e a vantagem daqueles que amamos, os 
quais, pelos benefícios recíprocos, merecem tal 
devoção. No entanto, no condicional “se” e “por 
consequência”, La Boétie adverte: 

[..] se os habitantes de um país encontrarem 
algum grande personagem que lhes tenha dado 
provas de grande providência para protegê-
los, grande audácia para defendê-los, grande 
cuidado para governá-los se doravante cativam-
se em obedecê-lo e se fiam tanto nisso a ponto 
de lhe dar algumas vantagens, não sei se seria 
sábio tirá-lo de onde fazia o bem para colocá-lo 
num lugar onde poderá malfazer4.

3 LA BOÉTIE, 1982, p. 12. 
4 LA BOÉTIE, 1982, p. 12. 



71Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Henrique Lima da. A amizade como resistência: Spinoza e La Boétie diante das relações servis, p. 69-73.

Os deveres comuns da amizade estão 
intimamente ligados com nossas vidas, por essa 
razão, devemos ficar atentos ao reconhecimento 
do bem que recebemos e sua retribuição para 
que não se confunda com vantagens maiores que 
ultrapassem o limite da reciprocidade, a qual é 
a marca da amizade, sob pena de que tal relação 
possa se tornar responsável pela constituição da 
figura do tirano. Os deveres comuns da amizade, 
não podem se confundir com rebaixamento e 
idolatria. O reconhecimento dos grandes feitos 
da amizade é a identidade livre dos iguais e 
nunca a bajulação e o rebaixamento. 

O Discurso, como observa Chauí5, 
contrapõe o “ todos unidos”, estes unidos pelas 
relações servis, ao “ alguns”, os amigos que não 
perderam a memória da liberdade. Esta amizade, 
todavia, quando decifrado o seu sentido oculto, 
revela-se sua dimensão política. Isso se deve, 
pois, a amizade só é possível entre os iguais, 
se mantém na condição que entre os amigos, 
não se eleve um dos seus acima de todos, para 
se converter em senhor. Por isso a liberdade 
é justamente não ser servo de ninguém, isso 
é somente possível se a igualdade entre os 
diferentes não se transforme em desigualdade 
– superiores e inferiores, com isso La Boétie nos 
convida a pensar a relação incondicional entre 
amizade e liberdade. 

Com efeito, no combate ao tirano, La Boétie6 
não propõe qualquer tipo de programa de ação, 
a não ser tão somente a própria recusa do servir: 
não dá ao tirano o que vós pede, e assim ele cairá 
por si só. Sendo assim a recusa do servir é justa-
mente resgatar os princípios da amizade daqueles 
que não perderam a memória da sua liberdade. 
Princípios estes sagrados, ressalta La Boétie: 

A amizade é um nome sagrado, é uma coisa 
santa; ela nunca se entrega senão entre pessoas 
de bem e só se deixar apanhar pela mútua 
estima [...] não se pode haver amizade onde 
está a crueldade, onde está a deslealdade, 
onde está injustiça; e entre os maus, quando se 
ajuntam há conspiração, não companhia; eles 
não se entreamam, mas se entretemem, não 
são amigos, mas cúmplices7.

Dito isto, em Spinoza, como se pensar a 
questão da amizade no âmbito ético/político 
tal qual um dos antídotos para se afastar as 

5 CHAUI, Contra servidão voluntária, 2013, p. 14.
6 CHAUI, 2013, p. 18.
7 LA BOÉTIE, 1982, p. 35. 

relações de servidão? Os elementos conceituais 
possíveis para se pensar a dimensão ética/
política da amizade em Spinoza, seriam: qual o 
tipo de afeto comum estabelecido nas relações 
de amizade? E qual o papel dos conceitos de 
utilidade e liberdade na amizade?  

Spinoza e a potência da amizade 
O pensamento spinozano envolve uma 

compressão da conjugação das partes com o 
todo que é Deus ou mesmo a substância absolu-
tamente infinita. Do ponto de vista particular, o 
homem, enquanto parte do todo, encontra sua 
felicidade como adequação no pensamento e na 
ação, tendo em vista o seu lugar no todo que é a 
natureza. Nessa relação das partes com o todo, 
todavia, não é excluída o âmbito ético/político, 
na medida em que Spinoza estabelece a união 
das pessoas (as partes) como condição para o 
fortalecimento e criação de um conatus maior 
(um todo) e mais potente, este conatus, por seu 
turno, constitui a força de ser coletivo, no qual 
se tem como condição fulcral a liberdade. 

Na sequência de proposições da Ética em 
que Spinoza caracteriza o homem livre8, temos 
que uma das características do homem livre é 
procurar se unir a outros tão livres quanto ele 
por um laço de amizade, estes amigos constroem 
uma relação de amizade pautada na gratidão 
recíproca.9 Contrário à união daqueles vincula-
dos pela amizade e gratidão no escólio da pro-
posição 37, Spinoza contrapõe com o exemplo 
daqueles que se unem por uma gratidão guiada 
por um desejo cego. Estes se diferem dos amigos, 
pois consideram o agradecimento muito mais 
como espécie de negócio ou mesmo como um 
oportunismo.

É na relação de amizade na qual se circulam 
os afetos que fortalecem os ânimos de cada um 
pela utilidade e companhia de estarem juntos. À 
medida que a mente compreende, temos o afeto 
fortaleza, este Spinoza divide em firmeza e ge-
nerosidade. A firmeza é o desejo pelo qual cada 
um esforça-se para conservar o seu ser conforme 
à razão. A generosidade é algo compartilhada 
com o outro, é um esforço de conservar o seu 
ser pelos ditames da razão em ajudar os outros e 
unir-se pela amizade10. Sob o prisma da utilidade 
e da condução da razão não há nada mais útil ao 

8 Da proposição 67 a 73 EV. 
9 DemP71EIV, SO2, p. 263.
10 EscP59EIII, SO2, p. 254. 



72 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Henrique Lima da. A amizade como resistência: Spinoza e La Boétie diante das relações servis, p. 69-73.

homem do que o seu semelhante, diz Spinoza: 
“Não há, na natureza das coisas, nenhuma coisa 
singular que seja mais útil ao homem do que um 
homem que vive sob a condução da razão”11. 

Com efeito, Spinoza designa à amizade 
como produção de uma relação afetiva de 
alegria, fundamental para/pôr os homens 
livres que se reconhecem na liberdade. Por 
essa relação de amizade que em sociedade tais 
indivíduos esforçam-se para promover o bem 
uns aos outros por generosidade, fortalecendo 
seus laços e formarem associações, criando um 
vínculo de tal maneira a se tornarem um só.12

Conclusão

A análise articulada das concepções de 
amizade em Étienne de La Boétie e Benedictus 
de Spinoza permite evidenciar que, em ambos 
os autores, o conceito transcende sua dimensão 
interpessoal e assume um papel determinante 
no campo ético-político. Em La Boétie, a 
amizade é evocada como critério de distinção 
entre os vínculos que fundam uma vida livre e 
aqueles que perpetuam a servidão voluntária. 
Trata-se, portanto, de um marcador ético que 
delimita o espaço da resistência à tirania e o da 
adesão ao poder despótico. O “amigo” é aquele 
que mantém viva a memória da liberdade e, 
por isso, recusa-se à degradação da estima 
mútua em favor da idolatria e do rebaixamento. 
Nessa medida, a amizade opera como princípio 
normativo da liberdade republicana, fundada 
na igualdade entre os que se recusam a servir.

Por sua vez, Spinoza insere a amizade 
em um sistema filosófico mais amplo, no qual 
a potência de agir e a razão constituem os 
fundamentos de uma vida verdadeiramente 
livre. A amizade, enquanto relação produzida por 
afetos ativos como a generosidade e a firmeza, 
constitui um meio privilegiado para o aumento 
da potência comum e, consequentemente, para 
a construção de uma ordem política mais justa 
e estável. A união entre os homens racionais, 
orientados pelo reconhecimento mútuo de 
sua utilidade e pela disposição de promover o 
bem comum, configura-se como um dos pilares 

11 Cor1P35EIV, SO2, p. 233. 
12 Cf. “É útil aos homens, acima de tudo, formarem 
associações e se ligarem por vínculos mais capazes de 
fazer de todos um só e, mais geralmente, é-lhes útil fazer 
tudo aquilo que contribui para consolidar as amizades” 
(EIVcap.12, SO2, p. 269).

da sociabilidade spinozana e da superação 
das formas de servidão baseadas no medo 
e na superstição. Nesse sentido, a amizade 
racional em Spinoza não é apenas expressão 
de liberdade, mas também condição para sua 
efetivação coletiva.

Ao propor um diálogo entre esses dois 
pensadores, este estudo buscou demonstrar 
que a amizade, compreendida como relação 
fundada na igualdade, na razão e na recíproca 
valorização, pode ser concebida como um 
operador conceitual central para a crítica das 
estruturas de dominação e para a constituição 
de formas políticas mais emancipatórias. Ao 
recusar os vínculos servis e ao promover a 
comunhão entre os que partilham do mesmo 
desejo de liberdade, a amizade afirma-se como 
uma via de resistência ética e política. Dessa 
forma, tanto em La Boétie quanto em Spinoza, 
a amizade não apenas se opõe à servidão, mas 
funda a possibilidade mesma de uma vida 
coletiva orientada pela liberdade.

k k k



73Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Henrique Lima da. A amizade como resistência: Spinoza e La Boétie diante das relações servis, p. 69-73.

Referências

LA BOÉTIE, Etienne de La Boétie. Discurso da 
servidão voluntária. Tradução de Laymert 
Garcia dos Santos. São Paulo: Brasilense, 1982. 

SPINOZA, Benedictus de. Breve Tratado. 
Tradução e Notas de Emanuel Angelo da Rocha 
Fragoso e Luis César Guimarães Oliva. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2012. (Coleção Filo/
Espinosa). 

SPINOZA. Correspondência (Cartas 2, 4, 12, 
21, 32, 34 e 50). Trad. e org. de Marilena de 
Sousa Chauí. 3. ed. São Paulo: Abril Cultural, 
1983. p. 365-391. (Coleção Os Pensadores).

SPINOZA. Correspondencia. Introducción, 
traducción, notas y índice de Atilano Domínguez. 
Madri: Alianza, 1988.

SPINOZA. Correspondencia. Tradução e 
nota J. Guinsburg e Newton Cunha. São Paulo: 
Perspectiva, 2014. 

SPINOZA. Ética. Tradução de Pierre François 
Moreau. Paris: Puf, 2020. 

SPINOZA. Ética. Edição bilíngue Latim-
Português. Tradução: Grupo de Estudos 
Espinosanos. Coordenação: Marilena Chauí. 
São Paulo: Edusp, 2015.

 SPINOZA. Ética. Tradução e nota de Diogo 
Pires Aurélio. São Paulo: Editora 34, 2024. 

SPINOZA. Obra Completa I: Breve Tratado 
e Outros Escritos. Tradução de J. Guinsburg, 
Newton Cunha e Roberto Romano. São Paulo: 
Perspectiva, 2014. 

SPINOZA. Obra Completa II: Correspondência 
Completa e Vida. Tradução de J. Guinsburg, 
Newton Cunha e Roberto Romano. São Paulo: 
Perspectiva, 2014.

SPINOZA. Obra Completa III: Tratado 
Teológico-Político. Tradução de J. Guinsburg, 
Newton Cunha e Roberto Romano. São Paulo: 
Perspectiva, 2014. 

SPINOZA. Obra Completa IV: Ética e 
Compêndio de Gramática da Língua Hebraica. 
Tradução de J. Guinsburg, Newton Cunha e 
Roberto Romano. São Paulo: Perspectiva, 2014. 

SPINOZA. Opera Posthuma: im Auftrag der 
Heidelberger Akademie der Wissenschaften. Carl 
Gebhardt (Org.). Heildelberg: Carl Winter, 

1925. Republicada em 1972. Milano: Edição 
Eletrônica por Roberto Bombacigno e Monica 
Natali, 1998. 1 CD-Rom. 

SPINOZA. Opera Posthuma: quorum series 
post praefationem exhibetur. S.l. [Amsterdam]: 
s.n [Rieuwertsz]. Reedição da Opera Posthuma, 
Amsterdam, de 1677 com reprodução fotográfica 
integral. Editado por Pina Totaro, prefácio de 
Filippo Mignini. Macerata: Quodlibet de 2008.

SPINOZA. Pensamentos Metafísicos, 
Tratado da Correção do Intelecto, Ética, 
Tratado Político e Correspondências. 
Trad. de Marilena de Sousa Chauí. 3. ed. 
São Paulo: Abril Cultural, 1983. (Coleção Os 
Pensadores). 

SPINOZA. Princípios da Filosofia 
Cartesiana e Pensamentos Metafísicos. 
Tradução de Homero Santiago e Luís César 
Guimarães Oliva. Belo Horizonte: Autêntica, 
2015. (Coleções Filô). 

SPINOZA. Tratado da Reforma da 
Inteligência. Tradução, introdução e notas de 
Lívio Teixeira. São Paulo: Martins Fontes, 2004.

SPINOZA. Tratado da emenda do intelecto. 
Edição em latim e português. Tradução e notas 
introdutórias de Cristiano Novaes de Rezende. 
São Paulo: Editora Unicamp, 2015.

SPINOZA. Tratado Político. Tradução, 
introdução e notas de Diogo Pires Aurélio. São 
Paulo: Martins Fontes, 2009. 

SPINOZA. Tratado Teológico-Político. 
Tradução, introdução e notas de Diogo Pires 
Aurélio. São Paulo: Martins Fontes, 2003.

k k k





75Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Spinoza, a Educação e seus Limites:
Da aprendizagem ao exercício da docência curativa

Karine Vieira Miranda *
Daniela Ribeiro Alves **

* Professora Efetiva da Secretaria da Educação do Estado 
do Ceará – SEDUC, graduada, licenciada, mestre e doutora 
em Filosofia e membro do GT Benedictus de Spinoza.
** Professora da Secretaria da Educação do Estado 
do Ceará – SEDUC, graduada em Ciências Biológicas e 
Matemática, Mestre em Ciências Veterinárias e Ciências 
Naturais e membro do GT Benedictus de Spinoza.

Introdução

Muito se lê sobre o judeu holandês Benedictus 
de Spinoza como um filósofo do século 

XVII com imensa contribuição para a História 
da Filosofia, tratando de Deus, seus atributos 
e modos e desenvolvendo sua própria filosofia 
durante toda sua vida, partindo da leitura de 
tantos outros e ousando, a partir daí, traçar seu 
próprio caminho de autoaprendizagem.

Como judeu, teve, inicialmente, instrução 
judaica, estudando primeiro na escola Árvore 
da Vida, onde aprendeu a língua e a cultura 
hebraica e, a seguir, passou a frequentar a 
Academia Coroa da Lei, onde estudou autores 
que muito o influenciaram e forneceram-
lhe as bases para a vindoura elaboração do 
Tratado Teológico-Político (Tractatus Theologico-
Politicus), tais quais: Abraão Ibn Ezera, Chasdai 
Crescas e Maimônides.

Ademais, ao expandir seus conhecimentos 
para além das fronteiras do judaísmo, passou a 
gerar grande desconforto em sua comunidade, 
sendo exortado a se retratar, o que não fez, 
passando a ser, então, acusado de heresia e 
posteriormente, excomungado, isto é, banido e 
amaldiçoado. Nem as acusações, perseguições 
e proibições foram suficientes para restringir 
a liberdade de pensar, de expressar e de agir, 
deste ilustre filósofo que tanto contribuiu com 
seus escritos e com a sua própria vida, como 
exemplo de sabedoria, coragem e fortaleza.  

No entanto, Spinoza, que tanto falou 
da passagem da servidão à liberdade, da 
imaginação à razão e desta para a ciência 

intuitiva, da tristeza para à alegria, faz, ele 
mesmo sua belíssima passagem de discente 
a docente, de aprendiz a mestre, de aluno a 
professor.

Alguns até poderão se surpreender com 
tais afirmações, tendo em vista que, até onde 
se sabe, Spinoza não teve vínculo empregatício 
com nenhuma instituição de ensino e até 
mesmo recusou o convite, em 1673, para ocupar 
uma cátedra de Filosofia na Universidade de 
Heidelberg.

Sendo assim, propomos uma reflexão 
sobre Spinoza, sua filosofia e o lugar da 
educação, trazendo algumas considerações 
sobre: o pioneirismo no que concerne a uma 
teoria da educação spinozana, encontrado no 
ensaio Spinoza como Educador; Spinoza e o 
exercício da docência, a partir da análise de sua 
biografia e de suas obras; os limites da docência 
para Spinoza, observados, especialmente com 
relação a Casearius, ao comerciante Willem van 
Blyenbergh e a Albert Burgh; e uma filosofia 
pedagógica e curativa.

O Pioneirismo de Rabenort sobre uma Teoria 
da Educação spinozana

Sobre a relação de Spinoza com a 
educação temos a obra do educador William 
Louis Rabenort, intitulada Spinoza como 
educador (Spinoza as Educator), publicada 
em 1911, texto que lhe assegurou o título 
de doutor pela Faculdade de Filosofia da 
Universidade de Columbia e que parece-nos ser 
o pioneiro no assunto. É constituída por uma 
apresentação do autor e mais cinco capítulos, 
nomeados, respectivamente: “A Possibilidade 
da Educação”; “Os Elementos da Natureza 
Humana”; “A Supremacia do Intelecto”; “As 
Complicações da Personalidade”; e, por fim, “O 
Critério da Educação”.

Ainda, essa obra foi traduzida para a 
língua portuguesa pelo Coletivo GT Benedictus 

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.16241



76 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

MIRANDA, Karine Vieira; ALVES, Daniela Ribeiro. Spinoza, a Educação e seus Limites:
Da aprendizagem ao exercício da docência curativa, p. 75-79.

de Spinoza, do qual fazemos parte, sendo 
coordenado pelo pesquisador Prof. Dr. Emanuel 
Angelo da Rocha Fragoso, prefaciado por Juliana 
Merçon e apresentado por Fernando Bonadia de 
Oliveira, sendo todos importantes pesquisadores 
contemporâneos da filosofia spinozana.

Com Spinoza como Educador, Rabenort 
busca indicar encadeamentos educacionais 
da filosofia spinozana, já contando que a 
partir dela viriam outros estudos, ainda mais 
minuciosos que justificassem suas ideias. Ainda, 
tendo em vista que caracteriza nosso filósofo 
como experimental e afiança que suas obras 
“[...] constituem a sua autobiografia”, para 
que se questionem suas teses, seria preciso 
experimentá-las como ordenamento de vida 
enquanto as avalia, além de estudá-las enquanto 
as julga (Rabenort, 2016, p. 57-58).

Ademais, embora não pretendamos aqui 
analisar, detidamente, a obra supracitada, 
destacamos o marco inicial da pesquisa, onde são 
examinadas as ações de Spinoza, enfatizando 
que, diferentemente de pedagogos como o suíço 
Johann Heinrich Pestalozzi e o alemão Friedrich 
Wilhelm August Frobel, nosso filósofo não 
demonstra interesse na educação das crianças. 
No entanto, ele também se omitiu da tarefa de 
ensinar adultos em algumas ocasiões, como é o 
caso da viúva proprietária da estalagem onde se 
hospedava, senhora van Velden, que o inquiriu 
sobre a salvação através da religião que adotara, 
quando recusou a oportunidade de ser professor 
em Heidelberg, quando esquivou-se de ensinar 
sua filosofia a Johannes Casearius e quando 
relutou em responder a missiva ofensiva de seu 
antigo discípulo, Albert Burgh (Rabenort, 2016, 
p. 65-72).

Portanto, mesmo diante de tantas 
possibilidades de que se questione a relação de 
Spinoza com a educação, Rabenort (2016, p. 73) 
tomou para si a tarefa de construir uma teoria da 
educação spinozana, contribuindo, ricamente, 
com muitos outros estudiosos que o tomam 
como ponto de partida para desenvolverem 
suas próprias pesquisas, dando continuidade a 
esse projeto grandioso e promissor. 
Spinoza e o exercício da docência

Segundo Colerus (s.d.), Spinoza estudou 
latim, inicialmente, com um mestre alemão e 
aperfeiçoou-se com Van den Enden, que também 
era médico, além de ter lido, avidamente, as 

obras de Descartes e de ter declarado que foi 
delas que obteve seu conhecimento filosófico. 
Acreditamos que essa convivência com seu 
preceptor médico, somada às leituras de 
Descartes, o influenciaram bastante quanto 
ao uso de termos mais comuns na Medicina, 
porém, aplicados à mente, tais como: curado, 
sarado e remédios.

Vejamos. Em primeiro lugar, o próprio título 
de sua primeira obra já nos chama bastante a 
atenção pelo uso do vocábulo “emenda”: Tratado 
da Emenda do Intelecto (Tractatus de Intellectus 
Emendatione) e é onde já antecipa questões que 
irá retomar na Ética e nos tratados políticos, 
tanto no que se refere ao indivíduo quanto ao 
que concerne à coletividade. Destaca “[...] que 
tudo o que é feito acontece segundo a ordem 
eterna e conforme leis certas na Natureza”, 
ordem que, em virtude da fraqueza humana, não 
pode ser alcançada pelo próprio conhecimento 
humano, mas que ele, individualmente, ao 
conceber haver certa natureza com maior firmeza 
que a sua, é incitado a buscar maneiras que o 
levem à perfeição. Esses meios são chamados de 
verdadeiros bens. No entanto, o sumo bem1 é o 
gozo, “[...] se possível”, dessa natureza com 
os demais indivíduos, não bastando ao homem 
obter uma natureza mais perfeita, esforçando-
se, ainda, para que outros também a alcancem, 
já que pertence à felicidade individual levar os 
outros ao mesmo entendimento (TIE, §12-14, 
grifos nossos).

Para isso, é fundamental, em primeiro 
lugar, compreender a natureza. Somente ao 
atingir esse entendimento, será possível formar 
a sociedade desejada de modo que o maior 
número de pessoas consiga isso da maneira 
mais simples e segura. Além disso, é necessário 
dedicar-se à Filosofia Moral, à Doutrina da 
Educação, à Medicina e à Mecânica, pois o 
objetivo de todas as ciências é alcançar a máxima 
perfeição humana (TIE, §13-16, grifos nossos). 
Assim, o processo de conhecimento começa 
no indivíduo, se expande para a coletividade 
e, em seguida, retorna às individualidades, 
visando alcançar mais pessoas. Isso nos leva 
a considerar, de forma implícita, um projeto 
pedagógico que promove a aprendizagem 
individual, que se amplia para a coletividade e 

1 “O bem supremo da mente é o conhecimento de Deus e 
a sua virtude suprema é conhecer Deus” (E4P28).



77Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

MIRANDA, Karine Vieira; ALVES, Daniela Ribeiro. Spinoza, a Educação e seus Limites:
Da aprendizagem ao exercício da docência curativa, p. 75-79.

retorna, de maneira mais acessível, àqueles que 
ainda não a atingiram.

Já na carta 9 conferimos haver uma 
expectativa por parte de nosso filósofo de que 
seu discípulo Casearius, com o tempo, alcançaria 
a maturidade, conquistando a cura para os seus 
erros juvenis (Ep9, grifos nossos).

Ainda, no prefácio da parte V da Ética 
Demonstrada Segundo a Ordem Geométrica 
(Ethica Ordine Geometrico Demonstrata), nosso 
filósofo esclarece que tratará da potência da 
mente e de seu poder sobre os afetos, cabendo à 
Medicina estabelecer “[...] por qual arte deve-se 
cuidar do corpo”, assim como compete à Lógica 
especificar a via para o aperfeiçoamento do 
intelecto (E5Pref). Logo, dando continuidade 
à sua tarefa de buscar a emenda do intelecto, 
a cura da mente, vai listar os cinco remédios 
para os afetos, isto é, aquilo que a mente pode 
contra eles: conhecê-lo, clara e distintamente; 
desvinculá-lo do afeto “[...] do pensamento 
da causa exterior” e vinculá-lo a pensamentos 
verdadeiros (E5P4S); priorizar o claro sobre 
o confuso pois, considerando o tempo, os 
afetos oriundos ou suscitados pela razão tem 
mais potência que os afetos que se referem 
às coisas singulares consideradas ausentes 
(E5P7); reforçar os afetos mais fortes, ou seja, 
aquele afeto referido à muitas e diversas causas 
(E5P9); ordenar e concatenar, adequadamente, 
as afecções do corpo (E5P10S). Além disso, 
resume-os da seguinte maneira:

1. No próprio conhecimento dos afetos. 2. Em 
que a mente faz uma separação entre os afetos 
e o pensamento de uma causa exterior que nós 
imaginamos confusamente. 3. No tempo, graças 
ao qual as afecções que se referem às coisas 
que compreendemos superam aquelas que se 
referem às coisas que concebemos confusa ou 
mutiladamente. 4. Na multiplicidade de causas 
que reforçam aqueles afetos que se referem às 
propriedades comuns das coisas ou a Deus. 5. 
Na ordem, enfim, com a qual a mente pode 
ordenar e concatenar os seus afetos entre si 
(E5P20S, grifos nossos).2

2 Cf. o original: “[...]1. In ipsa affectuum cognitione. 2. In eo, 
quod affectus a cogitatione causae externae, quam confuse 
imaginamur, separat. 3. In tempore, quo affectiones, quae 
ad res quas intelligimus referentur, illas superant, quae 
ad res referuntur, quas confuse seu mutilate concipimus. 
4. In multitudinem causarum, a quibus affectiones, quae 
ad rerum communes proprietates vel a Deum referuntur, 
foventur. 5. Denique in ordine, quo mens suos affectus 
ordinare et invicem concatenare potest” (E5, SO2, p. 293).

Portanto, cada ciência tem suas atribuições 
bem delimitadas, cabendo à Filosofia ocupar-
se de emendar a mente, curá-la, sará-la, assim 
como cabe à Lógica tratar do aperfeiçoamento 
da mente e à Medicina tratar dos cuidados com 
o corpo. 	

 Os Limites da Docência para Spinoza

Spinoza está, de fato, disposto a ensinar 
sua filosofia. No entanto, há limites para a 
docência. No caso de Casearius, impõe limites 
que se estabelecem a depender da maturidade 
do aprendiz, embora acredite que, com o 
tempo, esta maturidade virá. Tal esperança 
não existirá em relação a Blyenbergh, citado 
por Rabenort (2016, p. 152) como “[...] um 
antipático aspirante frustrado a discípulo”, com 
quem nosso filósofo troca algumas missivas que 
citaremos a seguir.

Blyenbergh toma a liberdade, em 1664, de 
escrever ao desconhecido Spinoza após ler os 
Princípios da Filosofia Cartesiana e seu apêndice, 
Pensamentos Metafísicos. Na carta 18, dentre 
outras pautas, descreve-se como um homem que 
ama a verdade e esforça-se pela ciência, além 
de requisitar resposta para algumas dúvidas 
sobre a obra (Ep18), retorno que é dado com 
bastante satisfação, onde nosso filósofo mostra-
se disposto a manter uma relação de amizade 
sincera com seu correspondente, considerando 
que ambos têm em comum, aparentemente, o 
amor pela verdade (Ep19).

Porém, na carta 20, Blyenbergh declara 
duas regras gerais a que segue sempre que se 
dedica à filosofia: “a primeira é o conceito claro 
e distinto em meu entendimento; a segunda 
é a palavra revelada de Deus ou a vontade de 
Deus” (Ep20) e, certamente, não escapa ao 
leitor, conhecedor da filosofia spinozana, o 
abismo que se cria entre eles em virtude das 
regras supracitadas, que levam nosso filósofo 
a responder que, embora tenha acreditado, ao 
ler a primeira missiva que as opiniões de ambos 
quase coincidiam, a partir da segunda percebe 
que seus pensamentos muito se diferem, não 
somente quanto “[...] as consequências afastadas 
que se extraem dos primeiros princípios, mas 
sobre os próprios princípios” (Ep21).

Todavia, Blyenbergh escreve novamente, 
destacando que ansiava que a carta anterior 
viesse com “resposta amigável e instrutiva”, 



78 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

MIRANDA, Karine Vieira; ALVES, Daniela Ribeiro. Spinoza, a Educação e seus Limites:
Da aprendizagem ao exercício da docência curativa, p. 75-79.

ao invés das duras exortações que o chegaram, 
inclusive, com a decisão de não convir mais a 
troca de correspondências com a finalidade de 
instrução mútua (Ep22, grifo nosso), o que leva 
Spinoza a arrematar que suas cartas não terão 
proveito algum para Blyenbergh e suas discussões 
serão inúteis, considerando “[...] que as bases 
sobre as quais queria que se erguesse a 
nossa amizade não estavam colocadas como 
acreditava” e, sendo a atitude mais sábia dedicar 
seu tempo aos seus trabalhos. Ainda assim, 
cordialmente, convida o correspondente para 
visitá-lo (Ep23, grifos nossos).

Após se encontrarem, Blyenbergh redige 
nova missiva com diversas dúvidas filosóficas 
(Ep24) e Spinoza expõe-lhe sua intenção e 
decisão, recusando-se a esclarecê-las e rogando 
que o correspondente renuncie ao pedido de 
resposta (Ep27).

A grande oportunidade de ser, oficialmente, 
professor, chega à Spinoza a convite do Eleitor 
Paladino, Carlos I Luís, por intermédio de uma 
carta-convite, escrita por seu conselheiro Jean 
Louis Fabritius, pedindo que aceite uma cátedra 
de filosofia na Universidade de Heidelberg, 
onde também leciona, assegurando que nosso 
filósofo terá liberdade de filosofar, contanto 
que não abuse desta a ponto de incomodar 
a religião oficial (Ep47), convite que nosso 
filósofo, gentilmente, declina, afirmando não 
ter sido atraído pela educação pública por dois 
motivos: em virtude de não querer comprometer 
a dedicação aos seus trabalhos filosóficos ao 
se entregar “[...] ao ensino na juventude” 
e por não saber, precisamente, quais limites 
conteriam sua liberdade de filosofar. Sendo 
assim, é detido por amar a tranquilidade que 
acredita só poder ser conservada ao se abster 
de lecionar publicamente (Ep48, grifo nosso).    

Há ainda Albert Burgh, outrora discípulo 
de Spinoza, que em 1675, o escreve informando 
de sua conversão ao catolicismo e arremata 
que, embora antes o admirasse, agora lastima 
sua condição, por ser dotado de belos dons 
divinos e, mesmo assim, deixar-se enganar 
“[...] pelo Príncipe dos espíritos malvados”, 
elaborando uma filosofia ilusória e quimérica, 
alvejando, principalmente, a obra cujo título é 
ímpio, o Tratado Teológico-Político, acusando-
lhe, dentre outros termos ofensivos, de herege, 
de pervertido por natureza, arrogante, soberbo, 

orgulhoso e “miserável homúnculo, verme vil da 
terra” (Ep67), carta que não fica sem resposta 
graças à insistência dos amigos de nosso filósofo 
que, em um primeiro momento, pensou deixar 
nas mãos do tempo a recondução de Burgh a 
si mesmo. Redige a resposta incluindo, dentre 
outras pautas, o destaque a militância do antigo 
pupilo em favor da “Igreja Romana” tendo, 
inclusive, já aprendido a ofender os opositores, 
refutando ainda: “E vós chamais de quimera 
uma filosofia que vós sequer conheceis! Ò 
jovem insensato [...]” (Ep76, grifos nossos). 
Logo, a maturidade esperada para Casearius 
também pode ser alcançada por Burgh, já que 
ambos são ainda jovens.  

Portanto, a educação tem seus limites. Para 
que o processo pedagógico seja exitoso é preciso 
respeitar o tempo de maturação intelectual 
de cada indivíduo, bem como que o professor 
tenha liberdade em seu labor pedagógico, além 
de ser essencial que aprendiz e mestre possuam 
princípios básicos comuns: o estreitamento de 
uma relação afetiva baseada na amizade e no 
amor pela verdade.

k k k



79Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

MIRANDA, Karine Vieira; ALVES, Daniela Ribeiro. Spinoza, a Educação e seus Limites:
Da aprendizagem ao exercício da docência curativa, p. 75-79.

Referências

COLERUS, Jean. A Vida de Spinoza. 
Tradução de Emanuel Angelo da Rocha Fragoso. 
Disponível em: https://benedictusdespinoza.
pro.br/biografias-de-spinoza-colerus.html. 
Acesso em: 20 jul. 2025.

DOMÍNGUEZ, Atilano. Introduccíon, traduccíon, 
notas y índice. In: SPINOZA, Benedictus. 
Correspondencia. Introducción, traduccíon, 
notas y índice de Atilano Domínguez. Madri: 
Alianza, 1988.

GEBHARDT, Carl (Ed.). Spinoza Opera. 
Im Auftrag der Heidelberger Akademie der 
Wissenschaften herausgegeben von Carl 
Gebhardt. Heidelberg: Carl Winter, 1925. 
Ristampa 1972. Milano: Edição eletrônica a 
cura di Roberto Bombacigno e Monica Natali, 
1998. 1 CD-ROM.

MERÇON, Juliana. Aprendizado Ético-
Afetivo: uma leitura spinozana da educação. 
Campinas: Alínea, 2009.

MERÇON, Juliana. Prefácio. In: RABENORT, 
William Louis. Spinoza como Educador. 
Tradução GT Benedictus de Spinoza; 
coordenação Emanuel Angelo da Rocha Fragoso 
/ Francisca Juliana Barros Sousa Lima. 1. ed. 
Fortaleza: EdUECE, 2016.

MEYER, Luís. Prefácio. In: SPINOZA, Benedictus. 
Princípios da Filosofia Cartesiana e 
Pensamentos Metafísicos. Tradução Homero 
Santiago, Luis César Guimarães Oliva. 1. ed. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2015.

OLIVEIRA, Fernando Bonadia de. Apresentação 
da tradução brasileira. In: RABENORT, William 
Louis. Spinoza como Educador. Tradução 
GT Benedictus de Spinoza; coordenação 
Emanuel Angelo da Rocha Fragoso/Francisca 
Juliana Barros Sousa Lima. 1. ed. Fortaleza: 
EdUECE, 2016.

RABENORT, William Louis. Spinoza como 
Educador. Tradução GT Benedictus de 
Spinoza; coordenação Emanuel Angelo da 
Rocha Fragoso / Francisca Juliana Barros Sousa 
Lima. 1. ed. Fortaleza: EdUECE, 2016.

SPINOZA, Benedictus. Ética. Tradução e 
notas de Tomaz Tadeu. 3. ed. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2010.

SPINOZA, Benedictus. Ética. Tradução Grupo 
de Estudos Espinosanos; coordenação Marilena 
Chaui. São Paulo: Editora da Universidade de 
São Paulo, 2015.

SPINOZA. Oeuvres IV: Ethique. Introduction 
et notes par Pierre-François Moreau et Piet 
Steenbakkers. Paris: PUF, 2020.

SPINOZA, Benedictus. Obra Completa II: 
Correspondência Completa e Vida. Tradução 
de J. Guinsburg, Newton Cunha e Roberto 
Romano. São Paulo: Perspectiva, 2014.

SPINOZA, Benedictus. Pensamentos Metafísicos; 
Tratado da Correção do Intelecto; 
Ética demonstrada à maneira dos 
geômetras. Tradução e notas da Parte I de 
Joaquim de Carvalho, tradução das Partes II e 
III de Joaquim Ferreira Gomes, tradução das 
Partes IV e V de Antônio Simões; Tratado 
Político; Correspondências. São Paulo: 
Nova Cultural, 2000. (Coleção Os Pensadores).

SPINOZA, Benedictus. Princípios da 
Filosofia Cartesiana e Pensamentos 
Metafísicos. Tradução Homero Santiago, Luis 
César Guimarães Oliva. 1. ed. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2015.

SPINOZA, Benedictus. Tratado Teológico-
Político. Tradução, introdução e notas Diogo 
Pires Aurélio. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 
(Paidéia).

k k k

https://benedictusdespinoza.pro.br/biografias-de-spinoza-colerus.html
https://benedictusdespinoza.pro.br/biografias-de-spinoza-colerus.html




81Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Razão, Conatus e Afetos:
O caminho spinozano para a liberdade

Kívina de Oliveira Ribeiro *

* Graduada em Filosofia e mestranda em Filosofia na 
Universidade Estadual do Ceará – UECE.

Introdução

A busca pela verdadeira liberdade, em 
Spinoza, exige uma transformação 

profunda do intelecto humano, capaz de se 
afastar da percepção distorcida da realidade 
proporcionada pelos afetos passivos. Estes, 
que não decorrem de causas adequadas, como 
paixões e desejos que escravizam o indivíduo, 
comprometem a percepção tanto do mundo 
quanto de si mesmo. Em contrapartida, os 
afetos ativos nascem quando se compreende 
racionalmente as causas das paixões e das 
ações, sendo frutos do conhecimento e da 
autodeterminação. Ao agir sob a luz da razão, 
o ser humano torna-se a causa adequada de 
seus afetos, em vez de permanecer objeto 
passivo de influências externas. Nesse sentido, 
a emancipação da mente ocorre na medida 
em que os afetos passivos são substituídos por 
afetos ativos, de modo que a vida passa a ser 
orientada não mais pela ignorância, mas pela 
compreensão adequada das causas que nos 
afetam, que reconhece a realidade tal como 
ela é. Essa liberdade racional culmina na 
beatitude, concebida por Spinoza como o mais 
elevado estado humano. Diferentemente de 
um prazer passageiro, a beatitude configura-
se como uma alegria profunda e duradoura, 
fruto do conhecimento pleno de Deus, isto é, 
da realidade enquanto totalidade ordenada e 
necessária. 

Trata-se, portanto, de uma satisfação 
vinculada ao aperfeiçoamento do intelecto, 
no qual este encontra a sua perfeição. Com 
efeito, a beatitude não corresponde a uma 
recompensa externa, mas à realização da mente 
que compreende e ama a realidade tal como ela 
é. Para alcançar essa condição, Spinoza indica 
como primeiro passo a correção do intelecto: 

“Antes de tudo, porém, deve excogitar-se o modo 
de curar o intelecto e purificá-lo quanto possível 
desde o começo, a fim de que entenda tudo 
felizmente sem erro e da melhor maneira.” (TIE, 
§16). A purificação do intelecto é indispensável 
para superar o apego às coisas efêmeras, raiz 
das paixões que perturbam a mente, e atingir 
a verdadeira liberdade. O presente artigo tem 
por objetivo examinar, a partir do Tratado da 
Reforma do Intelecto (TIE)1 e, sobretudo, da 
Ética2, o papel do aperfeiçoamento do intelecto 
e da ordenação dos afetos no caminho que 
conduz à beatitude. Pretende-se mostrar 
como, em Spinoza, a liberdade não consiste 
na ausência de limites, mas na compreensão 
racional da ordem necessária da natureza, de 
modo que a vida racional se apresenta como o 
percurso que conduz à plenitude da mente.

A necessidade da correção do intelecto

Segundo Spinoza, a verdadeira 
liberdade só pode ser alcançada por meio do 
conhecimento adequado. Para o filósofo, a 
liberdade não consiste no arbítrio desregrado 
ou na mera possibilidade de escolher entre 
alternativas, mas na compreensão racional da 
ordem necessária da Natureza. Assim, ser livre 
é compreender as causas que nos determinam, 
agindo em conformidade com a nossa natureza 
como ela é, sem distorções oriundas de afetos 
passivos ou paixões: 

1 Para citar o Tratado da Reforma do Intelecto, utilizo sua 
nomenclatura original em latim, Tractatus de Intellectus 
Emendatione (abreviado como TIE), seguida do símbolo 
“§” e do número correspondente ao parágrafo da obra.
2 Para as citações da Ética de Spinoza, utilizo a 
abreviação E para identificar a obra, seguida pelo número 
correspondente à parte (1, 2, 3, 4 ou 5) e, em seguida, 
pelo identificador específico: Def para definições, Ax 
para axiomas, P para proposições e Ap para apêndices, 
sempre acompanhados do número correspondente (por 
exemplo, E1Def3 refere-se à terceira definição da Parte 
1; E2Ax2, ao segundo axioma da Parte 2; E3P5, à quinta 
proposição da Parte 3; E4Ap, ao apêndice da Parte 4).

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.16211



82 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

RIBEIRO, Kívina de Oliveira. Razão, Conatus e Afetos: O caminho spinozano para a liberdade, p. 81-87.

Os homens enganam-se ao se julgarem livres, 
julgamento a que chegam apenas porque estão 
conscientes de suas ações, mas ignoram as 
causas pelas quais são determinados. É, pois, 
por ignorarem a causa de suas ações que os 
homens têm essa ideia de liberdade. (E2P35).

Para vivenciar à felicidade suprema, é 
imprescindível aprimorar uma liberdade que 
decorra do conhecimento adequado da Subs-
tância, ou seja, a totalidade do que existe. Essa 
liberdade dos modos finitos envolve um deter-
minismo, onde as leis naturais regem a ordem 
do universo. Por isso, quanto mais o ser humano 
compreende a ordem necessária da Natureza, 
isto é, a Substância manifestando-se por infinitos 
modos, mas ele se liberta da servidão dos afe-
tos passivos e do domínio das causas externas. 
Essa libertação não consiste em romper o enca-
deamento causal das coisas, mas em tornar-se 
cônscio dele, agindo segundo a razão. Nesse 
sentido, a liberdade spinozana é inseparável do 
conhecimento, pois apenas quem entende os ne-
xos causais que constituem sua existência pode 
guiar-se por ideias adequadas e, assim, agir em 
vez de apenas padecer (E4P67). É justamente a 
ausência desse conhecimento adequado que leva 
à falsidade e à servidão: como diz Spinoza, “a 
falsidade consiste na privação de conhecimento 
que as ideias inadequadas, ou seja, mutiladas e 
confusas, envolvem” (E2P35).

As ideias inadequadas nos aprisionam 
porque não revelam a realidade tal como 
ela é, mas nos mantêm nas aparências e nas 
paixões. Spinoza mostra ainda que essas ideias 
inadequadas não surgem por acaso: “seguem-
se umas das outras com a mesma necessidade 
que as ideias adequadas” (E2P36). Isso significa 
que a ignorância também possui uma ordem e 
causalidade própria, e que só pode ser superada 
pelo esforço contínuo do intelecto em buscar 
clareza e distinção. Portanto, a liberdade não 
depende apenas de querer ser livre, mas de 
um trabalho racional constante para substituir 
ideias confusas por ideias adequadas.

O jovem Spinoza já criticava o desejo cego 
por bens materiais e as metas convencionais 
buscadas pela maioria das pessoas, afirmando 
que tais objetivos apenas distraem a mente e 
impedem o reconhecimento do que é eterno e 
necessário. No Tratado da Reforma do Intelecto 
(TIE), o filósofo fala: “Verificava, assim, que 
se, por acaso, a suprema felicidade consistisse 

naquelas coisas, iria privar-me delas; se, porém, 
nelas não se encontrasse e só a elas me dedicasse, 
também careceria da mesma felicidade” (TIE, 
§2). Dessa forma, Spinoza demonstra que o 
apego a bens passageiros desvia o intelecto de 
seu verdadeiro propósito. Essa perspectiva se 
distancia da visão convencional da felicidade, 
que é frequentemente associada à posse de bens 
materiais, ao prazer sensível e à aprovação social. 
Para Spinoza, essas metas externas são fontes 
de distração, pois elas não apenas não levam à 
verdadeira felicidade, mas também impedem o 
desenvolvimento do intelecto e da virtude. Ao 
contrário, a verdadeira felicidade consiste na 
realização plena da própria natureza humana, 
que é alcançada através do aperfeiçoamento 
contínuo do intelecto, permitindo ao ser 
humano viver de acordo com a ordem natural.

A correção do intelecto se torna, portanto, 
uma necessidade fundamental para o ser 
humano. Ao perceber suas próprias limitações 
e fraquezas, o indivíduo é movido a buscar uma 
perfeição maior, como expresso em outro trecho 
do TIE: “O homem concebe alguma natureza 
humana muito mais firme que a sua, vendo, ao 
mesmo tempo, que nada obsta a que adquira 
tal natureza, sente-se incitado a procurar os 
meios que o conduzam a tal perfeição” (TIE, 
§13). O conhecimento adequado das causas e 
da ordem natural culmina na experienciação da 
beatitude, isto é, pela união do intelecto e do 
corpo à ordem necessária da Natureza. Spinoza 
reforça que “é da natureza da razão considerar 
as coisas não como contingentes, mas como 
necessárias” (E2P44). Ou seja, a razão não vê 
os eventos como frutos do acaso, mas como 
expressões inevitáveis da ordem da Natureza. 
Essa mudança de perspectiva, do contingente ao 
necessário, é o que permite ao ser humano agir 
com liberdade verdadeira, pois compreende que 
tudo se dá conforme uma ordem necessária.

Spinoza sintetiza essa ideia na Ética ao 
afirmar que “a ordem e a conexão das ideias é 
o mesmo que a ordem e a conexão das coisas” 
(E2P7). Isso significa que a beatitude não é 
apenas uma experiência intelectual, mas uma 
vivência integral que envolve o ser humano em 
sua totalidade, unindo mente, corpo e a Natureza.

Spinoza destaca que, ao compreender as 
causas que o determinam, o ser humano aumenta 
sua capacidade de agir, deixando de ser conduzido 



83Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

RIBEIRO, Kívina de Oliveira. Razão, Conatus e Afetos: O caminho spinozano para a liberdade, p. 81-87.

apenas por influências externas e tornando-se 
mais ativo em sua existência. Assim, a verdadeira 
liberdade não é um estado de ausência de 
restrições, mas um estado de conformidade com 
a razão, onde as ações se tornam um reflexo da 
compreensão adequada da realidade. A liberdade 
é, portanto, uma consequência do conhecimento: 
quanto mais entendemos a natureza das coisas e a 
conexão entre elas, mais livres nos tornamos, pois 
somos capazes de agir conforme as leis naturais 
que regem o universo.

O filósofo vai ainda mais longe ao sugerir 
que a verdadeira felicidade ou beatitude não 
depende da obtenção de bens materiais ou 
da realização de desejos transitórios, mas da 
união do intelecto com a ordem necessária da 
Natureza. Nesse sentido, a felicidade não é 
um estado de prazer momentâneo, mas uma 
vivência contínua que se desenvolve com o uso 
da razão e encontra sua plenitude na scientia 
intuitiva. Ao buscar a perfeição do intelecto e 
da razão, o homem encontra sua verdadeira 
realização, uma realização que não é passageira 
nem dependente de fatores externos.

Em suma, a liberdade e a felicidade, para 
Spinoza, não são condições externas ou algo a 
ser conquistado por meios externos, mas são, 
antes, o resultado do conhecimento adequado, 
da correção do intelecto e da compreensão 
da ordem natural. A busca por um bem fixo e 
imutável, que é a verdadeira liberdade, não é 
algo que se conquista fora de si, mas se alcança 
por meio do próprio processo de conhecimento 
e aperfeiçoamento do intelecto, alinhado com a 
virtude e a razão.

Conatus e a ordenação dos afetos

Após compreendida a necessidade da 
correção do intelecto para experienciar um 
conhecimento adequado e, por conseguinte, a 
beatitude, torna-se imprescindível compreender 
o papel fundamental que o conatus, o esforço 
para perseverar na existência, desempenha 
nesse processo. Em Spinoza, esse conceito 
não é apenas um impulso biológico, mas uma 
manifestação da própria essência de cada coisa. 
Em E3P6, ele declara que “cada coisa esforça-se, 
tanto quanto está em si, por perseverar em seu 
ser”, e esse esforço é sustentado pela potência 
pela qual ela existe e age, ou seja, pela potência 
divina expressa singularmente em cada modo.

Esse conatus não é um ato isolado da 
vontade, mas sim a essência atual da coisa, 
conforme o próprio autor afirma na E3P7: “o 
esforço pelo qual cada coisa se esforça por 
perseverar em seu ser nada mais é do que a sua 
essência atual.” No caso do ser humano, esse 
esforço se manifesta de diferentes maneiras, 
conforme a clareza e distinção das ideias que 
possui, isto é, segundo o gênero de conhecimento 
que sua mente é capaz de experienciar.

Spinoza destaca em E3P9 que “a mente, 
quer enquanto tem ideias claras e distintas, 
quer enquanto tem ideias confusas, esforça-se 
por perseverar em seu ser por uma duração 
indefinida, e está consciente desse seu esforço.” 
Esse aspecto é relevante, pois indica que, 
mesmo em estados de ignorância ou confusão, 
o ser humano não deixa de lutar por sua própria 
continuidade no existir. Contudo, a eficácia 
e a direção desse esforço variam conforme o 
tipo de ideias presentes. É nesse ponto que a 
advertência do Prefácio da Parte IV ressoa com 
força: “Chamo de servidão a impotência humana 
para regular e refrear os afetos. Pois o homem 
submetido aos afetos não está sob seu próprio 
comando, mas sob o do acaso, a cujo poder 
está a tal ponto sujeito que é, muitas vezes, 
forçado, ainda que perceba o que é melhor para 
si, a fazer, entretanto, o pior.” Essa passagem 
crucial descreve a condição de servidão como a 
incapacidade de refrear os próprios afetos. Uma 
pessoa dominada por afetos que não compreende 
age impulsivamente, como se estivesse à mercê 
de forças externas, mesmo quando sua razão 
lhe indica outro caminho. Assim, a ignorância 
pode levar à servidão das paixões, enquanto as 
ideias adequadas ordenam os afetos e libertam 
o homem.

O esforço de perseverar no ser se expressa 
como apetite e desejo. No escólio da E3P9, 
Spinoza afirma que “entre apetite e desejo não 
há nenhuma diferença, excetuando-se que, 
comumente, refere-se o desejo aos homens à 
medida que estão conscientes de seu apetite.” O 
apetite é a inclinação básica, enquanto o desejo 
é o apetite acompanhado da consciência do 
indivíduo. Contudo, como Spinoza aponta no 
Prefácio da Parte IV, “[...] em geral, os homens 
desconhecem as causas de seus apetites. Pois, 
como já disse muitas vezes, os homens estão, 
de fato, conscientes de suas ações e de seus 



84 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

RIBEIRO, Kívina de Oliveira. Razão, Conatus e Afetos: O caminho spinozano para a liberdade, p. 81-87.

apetites, mas desconhecem as causas pelas 
quais são determinados a apetecer algo.” Essa 
falta de clareza sobre as origens de nossos 
desejos nos impede de avaliá-los racionalmente 
e, consequentemente, de direcionar nosso 
conatus de forma eficaz. Vivemos muitas vezes 
iludidos pelas aparências, buscando objetos 
que imaginamos trazer prazer, sem entender as 
verdadeiras causas de nossa busca.

A ordenação dos afetos consiste, assim, 
não em suprimi-los, mas em conduzi-los pela 
luz da razão, como será melhor exposto nas 
proposições subsequentes. Spinoza, ao definir os 
afetos fundamentais (alegria, tristeza e desejo), 
mostra que os demais derivam desses três. Em 
E3P11, estabelece uma “relação” entre o corpo 
e a mente: “Se uma coisa aumenta ou diminui, 
estimula ou refreia a potência de agir de nosso 
corpo, a ideia dessa coisa aumenta ou diminui, 
estimula ou refreia a potência de pensar de nossa 
mente.” Ou seja, paralelismo psicofísico: o que 
acontece no corpo afeta a mente e vice-versa 
por correspondência. Portanto, a busca pelo 
aperfeiçoamento intelectual e a ordenação dos 
afetos são processos interligados. Em E4P3, ele 
reforça essa interdependência, ao afirmar que “A 
força pela qual o homem persevera no existir é 
limitada e é superada, infinitamente, pela potência 
das causas exteriores.” Essa proposição nos 
lembra da nossa vulnerabilidade e da constante 
influência que o mundo externo exerce sobre nós. 
Compreender essa limitação é o primeiro passo 
para não se deixar dominar por essas forças.

A mente busca naturalmente aquilo que 
aumenta sua potência de agir. Conforme a 
E3P12: “A mente esforça-se, tanto quanto pode, 
por imaginar aquelas coisas que aumentam 
ou estimulam a potência de agir do corpo.” A 
imaginação, nesse contexto, não é o oposto da 
razão, mas o seu ponto de partida. O homem, 
ao perceber que certas ideias o conduzem à 
tristeza, ou seja, à diminuição de sua potência 
de agir, tenderá a afastar-se dessas ideias e 
aproximar-se daquelas que o conduzem à 
alegria, isto é, a um aumento de perfeição.3 Em 

3 A busca pelo verdadeiro bem deve, então, se orientar 
para aquilo que é eterno e imutável, uma ideia que Spinoza 
reforça ao dizer que o homem, ao perceber suas fraquezas 
e limitações compreende a ordem natural, e se vê movido 
a buscar uma perfeição maior: “O homem concebe alguma 
natureza humana muito mais firme que a sua, vendo, ao 
mesmo tempo, que nada obsta a que adquira tal natureza, 

E4P5, complementa essa ideia ao afirmar que 
“A força e a expansão de uma paixão qualquer, 
assim como sua perseverança no existir, são 
definidas não pela potência com que nos 
esforçamos por perseverar no existir, mas pela 
potência, considerada em comparação com 
a nossa, da causa exterior.” Isso significa que 
a intensidade e a duração de nossas paixões 
dependem mais da força das causas externas 
que as provocam do que da nossa própria 
força interior. a perseverança lúcida no ser, 
que culmina na alegria ativa da mente que 
compreende, isto é, na beatitude. Além disso, 
em E4P6 ele diz: “A força de uma paixão ou 
de um afeto pode superar as outras ações do 
homem, ou sua potência, de tal maneira que 
este afeto permanece, obstinadamente, nele 
fixado,” ilustrando o poder das paixões não 
reguladas. Um ódio persistente, por exemplo, 
pode consumir a energia de uma pessoa, 
impedindo-a de buscar o que realmente lhe é 
útil e de agir de forma racional.

A E4P7 oferece um princípio fundamental 
para essa ordenação: “Um afeto não pode ser 
refreado nem anulado senão por um afeto 
contrário e mais forte do que o afeto a ser 
refreado.” Isso implica que a razão, por si só, 
não basta para dominar as paixões. É necessário 
cultivar afetos ativos, nascidos da compreensão 
e do conhecimento, que sejam mais fortes do 
que as paixões. Por exemplo, o entendimento 
da natureza transitória das coisas e da 
interconexão entre todos os seres pode gerar 
um afeto ativo de serenidade que enfraquece o 
medo da perda. A ressignificação das paixões 
e a conquista de uma vida guiada por ideias 
adequadas dependem do uso da razão, o que 
exige o contínuo aperfeiçoamento do intelecto.

Em E4P20, Spinoza reforça a ligação entre 
o conatus e a virtude: “Quanto mais cada um 
busca o que lhe é útil, isto é, quanto mais se 
esforça por conservar o seu ser, e é capaz disso, 
tanto mais é dotado de virtude; e, inversamente, 
à medida que cada um se descuida do que lhe é 
útil, isto é, à medida que se descuida de conservar 
o seu ser, é impotente.” Agir virtuosamente, 
portanto, não é um ato de abnegação, mas a 

sente-se incitado a procurar os meios que o conduzam a 
tal perfeição” (TIE, §13). Este desejo leva-o à beatitude, 
onde o indivíduo não apenas alcança um conhecimento 
intelectual da ordem natural, mas também se percebe 
submerso nessa ordem natural.



85Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

RIBEIRO, Kívina de Oliveira. Razão, Conatus e Afetos: O caminho spinozano para a liberdade, p. 81-87.

própria expressão de um conatus que busca o 
que é verdadeiramente útil para o nosso bem-
estar a longo prazo.

Em última análise, Spinoza mostra que 
o desejo humano não é um capricho volúvel, 
mas expressão da essência e da necessidade. Em 
E4P59 ele oferece uma perspectiva crucial sobre a 
possibilidade de libertação: “A todas as ações às quais 
somos determinados, em virtude de um afeto que é 
uma paixão, podemos ser determinados, sem esse 
afeto, pela razão.” Através do conhecimento e da 
compreensão das causas de nossos afetos, podemos 
transformar a maneira como somos afetados. 
Em vez de sermos passivamente impulsionados 
por uma paixão como a raiva, podemos, através 
da razão, compreender as causas dessa raiva 
e agindo de maneira construtiva, movidos por 
afetos ativos que expressam a razão, como a 
justiça e a determinação. Essa transformação dos 
afetos passivos em ativos é o cerne da liberdade 
spinozana. O desejo bem ordenado, instruído pela 
razão, é o próprio caminho para a liberdade, pois 
quanto mais uma pessoa age, mais se aproxima 
da sua natureza verdadeira e, por conseguinte, da 
beatitude. 

A vida racional como caminho para a beatitude

Após explorarmos a intrínseca ligação 
entre o conatus, a ordenação dos afetos e o 
aperfeiçoamento do intelecto, emerge um 
caminho claro para a compreensão da vida 
plena em Spinoza: uma existência na qual a 
razão, ao modular e compreender os afetos, 
culmina no predomínio dos afetos ativos. Em 
E4P26 ilumina essa via ao afirmar que “Tudo 
aquilo pelo qual, em virtude da razão, nós 
nos esforçarmos, não é senão compreender; 
e a mente, à medida que utiliza a razão, não 
julga ser-lhe útil senão aquilo que a conduz 
ao compreender”. A demonstração dessa 
proposição desvela a essência da busca racional. 
Spinoza nos lembra que o próprio esforço 
para perseverar no ser (conatus) é a essência 
de cada coisa. No caso da razão, sua essência 
reside na capacidade de compreender clara e 
distintamente. Portanto, quando nossas ações e 
nossos afetos são mediados pela razão, nosso 
esforço fundamental se direciona naturalmente 
para a atividade de compreender.

Essa busca pela compreensão não é um 
mero exercício intelectual abstrato, mas o 

próprio fundamento da virtude, como Spinoza 
aponta na demonstração. O esforço da mente 
para perseverar em seu ser, acompanhado 
pela razão que compreende e transforma os 
afetos, é o esforço para compreender. E essa 
compreensão crescente, por sua vez, fortalece 
os afetos ativos, que são intrinsecamente úteis 
ao nosso ser.

É crucial notar que, para Spinoza, essa 
busca pela compreensão não é motivada por um 
fim externo ou por uma recompensa futura, como 
ele esclarece na demonstração da E4P25. Pelo 
contrário, a própria natureza da mente racional 
a leva a considerar como bom e útil apenas 
aquilo que nutre e expande sua capacidade de 
compreender, gerando, assim, afetos de alegria 
e amor intelectual. A compreensão se torna, 
assim, um fim em si mesmo, intrinsecamente 
ligada à realização da potencialidade da mente 
e à experiência de afetos ativos.

Nesse sentido, a vida racional se apresenta 
como o caminho para a beatitude, não como a 
supressão dos afetos, mas como um processo pelo 
qual os afetos passivos são progressivamente 
transformados em afetos ativos. Quanto mais a 
mente se dedica à compreensão da natureza, de 
si mesma e de Deus, mais ela se torna ativa e 
experimenta afetos que aumentam sua potência 
e seu contentamento. Essa atividade da mente, 
impulsionada pela razão na modulação dos 
afetos, é o que Spinoza associa à liberdade e à 
própria beatitude.

Na E5P7, o filósofo aprofunda essa ideia 
ao afirmar que “Desde que se tome o tempo em 
consideração, os afetos que provêm da razão ou 
que ela suscita são mais potentes do que aqueles 
que estão referidos a coisas singulares que 
consideramos como ausentes”. Spinoza explica 
que os afetos baseados na razão estão ligados 
às propriedades comuns das coisas, que são 
sempre presentes à nossa compreensão. Essa 
constância faz com que esses afetos racionais 
se tornem mais estáveis e, com o tempo, mais 
poderosos do que os afetos ligados a coisas 
singulares e mutáveis que imaginamos como 
ausentes. Isso reforça a ideia de que cultivar 
a compreensão e os afetos ativos contribui o 
aumento da potência humana.

Além disso, a E5P10 explica o poder da 
mente racional sobre o corpo: “Durante o 
tempo em que não estamos tomados por afetos 



86 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

RIBEIRO, Kívina de Oliveira. Razão, Conatus e Afetos: O caminho spinozano para a liberdade, p. 81-87.

que são contrários à nossa natureza, nós temos 
o poder de ordenar e concatenar as afecções do 
corpo segundo a ordem própria do intelecto”. 
Spinoza argumenta que os afetos contrários 
à nossa natureza (os afetos passivos que nos 
impedem de compreender) enfraquecem a 
capacidade da mente de agir. Em contrapartida, 
quando a mente não está sob o domínio dessas 
paixões, ela possui a capacidade de organizar as 
experiências do corpo de acordo com a ordem 
lógica do intelecto, formando ideias claras e 
distintas e deduzindo umas das outras.

O Escólio dessa proposição é 
particularmente rico, oferecendo um guia 
prático para a vida racional. Spinoza sugere que, 
mesmo antes de atingirmos um conhecimento 
integral de nossos afetos, podemos estabelecer 
princípios corretos de vida, regras seguras 
baseadas na razão, e aplicá-los continuamente 
às situações cotidianas. Essa prática constante 
grava essas regras em nossa imaginação, 
tornando-as mais acessíveis e influentes em 
nossas reações. O exemplo de combater o ódio 
com o amor e a generosidade ilustra como a 
razão pode direcionar nossos afetos de maneira 
construtiva. Ao internalizarmos os benefícios 
da virtude e da compreensão da necessidade 
da natureza, os afetos passivos tendem a perder 
sua força.4

Assim, a vida racional, nutrida pela busca 
constante da compreensão e pela aplicação 
dos princípios da razão na ordenação de 
nossos pensamentos e afetos, emerge como o 
caminho para a beatitude. Não se trata de uma 
existência ascética e desprovida de afetos, mas 
de uma vida onde os afetos são ordenados pela 
clareza da razão, tornando-se fontes de alegria 
e fortalecimento de nossa potência de agir e 
compreender. À medida que nossa mente e 
nossos afetos se fortalecem pela compreensão 
racional, nos aproximamos cada vez mais 
da beatitude. A razão, portanto, não anula a 
afetividade humana, mas a eleva e a direciona 
para a realização de seu potencial.

4 “Portanto, o melhor que podemos fazer, enquanto não 
temos um conhecimento perfeito de nossos afetos, é 
conceber um princípio correto de viver, ou seja, regras 
seguras de vida, confiá-las à memória, e aplicá-las 
continuamente aos casos particulares que, com frequência, 
se apresentam na vida, para que nossa imaginação seja, 
assim, profundamente afetada por elas, de maneira que 
estejam sempre à nossa disposição.” (E5P10 Esc).

Dessa forma, a verdadeira felicidade, 
ou beatitude, em Spinoza, é uma experiência 
que advém da união da mente com a Natureza 
inteira. Quando o conatus é guiado pelo 
intelecto e orientado pelo conhecimento 
adequado, ele se conforma à ordem necessária 
da Natureza, levando em consideração tanto os 
afetos passivos, que nos sujeitam às influências 
externas, quanto os afetos ativos, que aumentam 
nossa potência de agir e nos aproximam da 
verdadeira liberdade. Esse aperfeiçoamento, 
que envolve o conhecimento adequado de si 
mesmo, é inseparável do conhecimento de 
Deus, pois compreender a própria essência é 
reconhecer seu lugar no plano de imanência 
que constitui a realidade. Finalmente, a busca 
pelo conhecimento torna-se um caminho vital 
para experienciar a verdadeira beatitude.

k k k

 



87Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

RIBEIRO, Kívina de Oliveira. Razão, Conatus e Afetos: O caminho spinozano para a liberdade, p. 81-87.

Referências 
SPINOZA, Benedictus de. Tratado da reforma 
do intelecto. São Paulo: Abril Cultural, 1983. 
(Os Pensadores).

SPINOZA, Benedictus de. Ética. 2. ed. Tradução 
de Tomaz Tadeu. Belo Horizonte: Autêntica, 
2009.

k k k





89Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Tradução

As três linguagens da Ética de Spinoza *
Rais Busom Zabala **

Tradução de Emanuel Angelo da Rocha Fragoso ***
Wandeílson Silva de Miranda****

“Mentis oculi, quibus res videt, observatque,
sunt ipsae demonstrationes”

Spinoza, Ethica, V, XXIII, Sch.

1 Uma anomalia filosófica

Se Spinoza constitui em relação a outras filosofias de seu tempo uma anomalia selvagem dentro 
do primitivo capitalismo holandês, também é certo que para os historiadores da filosofia, 

sua obra Ethica, constitui uma anomalia textual, por sua peculiar forma filosófica. Nem mesmo 
a ordenação dos aforismos do Tractatus de Wittgenstein, pode ser comparada com a expressão 
geométrica de Spinoza. Esta simples questão de forma originou, desde Hegel, um debate 
confuso sobre a normatividade hermenêutica da dedução lógica em relação às proposições de 
conteúdo ontológico. Esta característica não surpreendeu os contemporâneos; em vez disso foi 
problematizada pelo inventor da história da filosofia e preocupa seus seguidores até o presente.

2 As três condições de uma teoria formal

Os aspectos formais da Ética são uma das chaves interpretativas inevitáveis no momento da 
leitura. O papel do “more geométrico” é capital para esclarecer sua ontologia. Historiograficamente, 
houve poucas pesquisas desde o ponto de vista da lógica simbólica, entre as quais se destacam 
as formalizações de Friedman e Jarret.1 Do ponto de vista formal próximo do estruturalismo, 
Gueroult2 propõe uma abordagem mais fértil: a literalidade da leitura. De qualquer forma, toda 
abordagem formal tenta ler a obra como um sistema axiomático no qual a verdade das proposições 
está condicionada unicamente pelo rigor formal de suas demonstrações: “Seguiremos, então, o 
autor na marcha genética dos seus pensamentos, segundo a ordem dedutiva que lhe é imposta 
* Texto publicado originalmente em catalão: ZABALA, Rais Busom. Els tres llenguatges de l’Etica de Spinoza. Anuari 
de la Societat Catalana de Filosofia, n. 3, p. 65-73, 1989. Disponível em: <https://revistes.iec.cat/index.php/ASCF/
article/view/18393.001/2189>. Acesso em: 10mai2025.
** Licenciado en Filosofía, Universidad de Barcelona. Profesor de Sociología y Ciencias Políticas, ICESB – Universitat 
Ramon Llull (1988–1992). Profesor internacional, PRIME Business School, Universidad Sergio Arboleda (Bogotá, 2022).
*** Professor da Universidade Federal do Maranhão - UFMA. Coordenador do Grupo de Estudos Neo-Bio: ontologia, 
Corpo e Biopolítica. Membro do GT Benedictus de Spinoza - ANPOF 2026. 
**** Professor da Universidade Estadual do Ceará - UECE. Coordenador do GT Benedictus de Spinoza - ANPOF 2026.
1 V. F’RIEDMAN, J., A formalization of Spinoza’s Ethics, [Uma formalização da Ética de Spinoza], Ph. D., U. C. DAVIS, 
1975. JARRET, Ch. E., A study of Spinoza’s metaphysics [Um estudo da metafísica de Spinoza], Ph. D., U. C. BERKELEY 
e The logical structure of Spinoza’s Ethics, Part 1 [A estrutura lógica da Ética de Spinoza, Parte 1], Synthese, n. 37, 1978, 
pp. 15-66. Friedman em escritos posteriores, como Some Settheoretical Partition Theorems suggested by the structure 
of Spinoza’s God [Alguns Teoremas de Partição Teórica de Conjuntos sugeridos pela estrutura do Deus de Spinoza], ou 
The Universal Class has a Spinozistic Partitioning [A Classe Universal tem um Particionamento Spinozístico], Synthese, n. 
27, 1974, respectivamente, pp. 199-209 e pp. 403-418, usando as formalidades da obra de Spinoza para desenvolver 
seus teoremas Friedman’s Generalized Maximization Principle: Spinozistic partitioning of V (o conjunto de conjuntos 
hereditariamente finitos [Princípio da Maximização Generalizada de Friedman: Particionamento Spinozístico de V], e 
dessa forma ele se afasta muito do que nos interessa aqui.
2 GUEROULT, M., Spinoza, I Dieu (Ethique, I), Aubier-Montaigne, Paris, 1968. 

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.16090



90 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

ZABALA, Rais Busom. As três linguagens da Ética de Spinoza.
(Tradução de Emanuel Angelo da Rocha Fragoso e Wandeílson Silva de Miranda), p. 89-95.

pelas exigências íntimas da razão”3. Portanto, impõem-lhes a preocupação única de se Spinoza 
em seu desenvolvimento do “more geométrico” satisfará as condições formais exigidas a todo o 
sistema axiomático. Donde, segundo esta proposta, a Ética de Spinoza seria um sistema filosófico 
absolutamente refutável, pois não reúne nenhum dos três critérios de correção formal dos sistemas 
axiomáticos:4 não tem consistência formal (ausência de contradições) porque às vezes Spinoza 
usa afirmações dos escólios para demonstrar proposições subsequentes; não tem independência 
axiomática, por exemplo, porque o axioma 2 da Parte 5 é declarado evidente em virtude de uma 
proposição anterior; também não resiste à completude, uma vez que o sistema axiomático pode ser 
ampliado sem contradição; por exemplo, é possível deduzir legitimamente a seguinte proposição: 
“A potência do homem é o seu desejo”, demonstração: o desejo é a essência do homem (pela def. 
I, Parte 3), o homem é parte da natureza (pela prop. IV, Parte 4), a natureza é igual a Deus, e como 
a potência de Deus é a sua essência (Prop. XXXIV, Parte 1), o desejo é a potência do homem, pois 
a essência do homem é uma parte da essência de Deus.

Jarret com o uso da lógica modal também detectou um mau funcionamento do sistema 
axiomático spinozano: “A rigor, definições que são enunciadas com termos definidos em suas 
definições devem ser consideradas teoremas derivados. (E elas são facilmente derivadas de suas 
contrapartes expandidas). Então, apesar das aparências, não é verdade que ‘Axv’ seja definido 
via ‘Ax’, por exemplo. (Ambos são definidos via ‘Ixy’ e ‘Cxv’)”5. Também Proietti detectou um 
funcionamento irregular: “embora não seja possível suprimir qualquer elemento fundador da 
Ética (definição ou axioma) sem perturbar a trama e a tessitura do texto, sem criar lacunas; a 
supressão e o esquecimento do axioma 2 da parte 1 não cria fraturas, não perturba nenhuma 
ordem, não torna nenhuma demonstração ininteligível. Colocado na abertura do livro, o axioma 
não é usado em nenhum outro contexto e não é mais citado em nenhum lugar da Ética. É um 
axioma formalmente inútil”6.

Contudo, o fato do texto da Ética ser um texto formalmente mal construído, significa que ou 
a obra não tem valor, porque não diz nenhuma verdade, ou que se está mal construída é porque 
também a realidade está mal construída, o que é absurdo. Portanto, não importa quão justificadas 
sejam as interpretações da literalidade, elas são absolutamente estéreis.

3 A forma da Ética conforme Peña

Mas os estudos formais sobre a Ética não param por aí. Peña, na introdução na sua tradução 
espanhola da obra7, dá uma explicação para as inadequações do método geométrico. Prevalece 
nele a tendência a considerar o “mos geometricus” como uma ordem de exposição8. De fato, a 
respeito do “mos geometricus” é preciso dizer que o “mos” se refere mais à maneira de fazer, à 
forma, do que à maneira de pensar, ao método, que é outro. Forma e método estão relacionados, 
mas não são a mesma coisa. A tradução literal de “mos” não é “método”, que no Latim tardio 
é dito “ratio”, mas uma “forma de fazer”, o que nos diz mais exatamente o que Spinoza quis 
dizer. Peña coincide com nossos critérios quando diz: “Essa ‘forma estranha’ da Ética não deve 

3 GUEROULT, M., op. cit., p. 14. (Todo o parágrafo IV da “Introdução” explica claramente a tese da literalidade). 
4 BUNGE, M., La investigation cientifica, Ariel, Barcelona, 1981, parágrafo 7.6. 
5 JARRET, Ch. E., artigo citado, p. 51. Tudo o que afirmo é: “The major assumption on with I proceed is that Spinoza 
was serious in attempting to present a consistent axiomatized theory of metaphysics” [A principal suposição com a qual 
prossigo é que Spinoza levou a sério sua tentativa de apresentar uma teoria axiomatizada consistente da metafísica], 
op. cit., p. 16.   
6 PROIETTI, 0., Sul problema di un assioma inutile in Spinoza [Sobre o problema de um axioma inútil em Spinoza], 
Rivista di Neo-Scolastica, ano LXXV, n. 2, 1983, p. 224-242. 
7 PEÑA, V., Introduccion a Spinoza Etica [Introdução à Ética de Spinoza], Editora National, Madrid, 1980.
8 Entre outros autores, o sistema metafísico é considerado diferente (axiomático: Wolfson, H. A., The Philosophy of 
Spinoza [A filosofia de Spinoza], Schoken Books, Nova York, 1961, v. I; Harris, E., Salvation from dispair. A Reappraisal 
of Spinoza’s Philosophy Salvation from dispair [Salvação do desespero. Uma reavaliação da filosofia de Spinoza], 
Martinus Nijhoff, The Hague, 1973. Por outro lado, Hubbeling demonstrou de forma convincente em seu artigo The 
development of Spinoza’s axiomatic (geometric) Method [O desenvolvimento do método axiomático – geométrico – de 
Spinoza], na Revue Internationale de Philosophie, ano 31, n. 119-120, 1977, como Spinoza experimenta algumas das 
mesmas definições ao longo de sua obra e nem sempre em textos construídos de forma geométrica.



91Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

ZABALA, Rais Busom. As três linguagens da Ética de Spinoza.
(Tradução de Emanuel Angelo da Rocha Fragoso e Wandeílson Silva de Miranda), p. 89-95.

ser tomada de forma absolutamente literal»9. Não parece muito bem fundamentado dizer que 
o pensamento de Spinoza opera internamente dialeticamente, que seu método é a dialética,10 
mas em todo caso há demonstrações rigorosas em sua argumentação formal. Vamos vê-las. 
Uma maneira pela qual a Ética não deve ser tomada de forma absolutamente literal, pois, por 
exemplo, Spinoza deixa claro que para demonstrar que existe uma única substância, é preciso 
partir da hipótese de que existem várias (a demonstração é longa e a evitaremos aqui).11 Como 
segundo argumento aceitaremos a explicação do porquê Spinoza escolheu o método geométrico 
e não qualquer outro, que é simplesmente porque a forma geométrica era o protótipo de uma 
forma de exposição racional da construção de conceitos segundo uma ordem rigorosamente 
demonstrativa. Efetivamente, Spinoza usa esse método porque é baseado nos Elementos 
de Euclides, uma obra redescoberta no século XVII12, que influenciou diretamente a prática 
científica e filosófica de muitos autores. O problema da ordem, mesmo o da mathesis universalis, 
rege a formação discursiva do classicismo13. Por esta razão, provavelmente, Spinoza abandonou 
a forma de diálogo que ele parece ter considerado em primeiro lugar, e retornou ao método 
euclidiano, aquele utilizado no Renati Descartes Principiorum Philosophie. E assim, o “more 
geométrico” é usado como uma forma – forma rigorosa de exposição de ideias – e não como 
conteúdo, pois o conteúdo não é a forma pura da geometria, mas o significado multifacetado 
da filosofia. E, portanto, a ordem não é necessária, nem geradora exclusiva da verdade. Pode-
se razoavelmente supor que a Ética poderia ter existido igualmente sem o “more geométrico”, 
embora, tal como chegou até nós, já não seja mais separável da sua forma; mas esse rigor 
lógico cria muitas dificuldades na expressão no próprio pensamento de Spinoza. Em todo caso, 
o método de Spinoza não é o geometrismo14 e nem a dialética, mas algo mais tradicional, o 
conhecimento intuitivo, como assinala Tractatus de Intellectus Emendatione. É claro que desse 
quarto grau de conhecimento, deriva a possibilidade de formular definições e a dedutibilidade 
de propriedades, mas essa não é a forma propriamente dita do “more geométrico”, mas sim 
o método pelo qual pode ser preenchida com conteúdo a forma axiomática que a geometria 
assume.

4 As “duas Éticas” em Deleuze

Outro estudioso dos aspectos formais desta obra é Deleuze. Ele abre caminho para estudos 
formais de um ponto de vista linguístico, não lógico. A sua tese é a das “duas Éticas”: “existem 
então como que duas Éticas coexistentes, uma constituída pela linha ou fluxo contínuo das 
proposições, demonstrações e corolários, a outra, descontínua, constituída pela linha quebrada 
ou pela cadeia vulcânica dos escólios”15. Deleuze pensa que estas duas “Éticas” podem ser lidas 
independentemente uma da outra, com isso ele se distancia do teste de literalidade de Gueroult, 
por mais que tente continuar o caminho iniciado por este: “Neste sentido, a Ética é um livro duplo. 
Pode ser interessante ler a segunda Ética sob a primeira, saltando de um escólio para o outro”16. 
Deleuze opõe ao nível de leitura literal – a primeira “Ética”, isto é, proposições, demonstrações, 
corolários –, um nível de leitura – a segunda “Ética”, isto é, os escólios – que já não são mais regidos 

9 PEÑA, V., op. cit., p. 32.
10 “La contextura del pensamiento de Espinosa es dialectica”’, Pena, V., op. cit., p. 33; “en el orden deductivo de la Etica 
se ha colado la dialectica”, op. cit., p. 35. 
11 PEÑA, V., op. cit., p. 33 e ss. 
12 GEYMONAT, L., Storia del pensiero filosofico e scientifico [História do pensamento filosófico e científico], v. III, 
Garzanti, Milano, 1982. A respeito de Spinoza, Deleuze ressalta: “Ce qui interesse Spinoza clans les mathematiques 
n’est nullement la geometrie analytique de Descartes mais la methode synthetique d’Euclide” [O que interessa a Spinoza 
na matemática não é de forma alguma a geometria analítica de Descartes, mas o método sintético de Euclides], in: 
Spinoza et le probleme de l’expression [Spinoza e o problema da expressão], Minuit, Paris, 1968, p. 120, n. 20. 
13 FOUCAULT, M., Les mots et les choses [As palavras e as coisas], Gallimard, Paris, 1966, cap. III, 6. 
14 Ver Rábade Romeo, S., El geometrismo como método y como estilo de pensar en Spinoza [O geometrismo como método 
e estilo de pensar em Spinoza], Anales del Seminario de Metafisica, n. XVII, 1982. 
15 Deleuze, G., op. cit., p. 318. Também pode-se encontrar uma pequena análise formal dos livros III e IV em Matheron, 
A., Individu et Communaute chez Spinoza, [Indivíduo e comunidade em Spinoza], Minuit, Paris, 1969. 
16 Ibidem.



92 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

ZABALA, Rais Busom. As três linguagens da Ética de Spinoza.
(Tradução de Emanuel Angelo da Rocha Fragoso e Wandeílson Silva de Miranda), p. 89-95.

pelas regras da pura dedução lógica, mas pelas do discurso filosófico impuro. E a minha razão para 
apresentar os escólios como a parte fundamental da obra, é a de que as grandes contribuições estão 
nestes: “os principais ‘pontos de virada’ da Ética estão necessariamente presentes nos escólios”17.

5 Hegel e o método geométrico

Hegel em suas lições de História da Filosofia fez alguns comentários que sempre estiveram 
no meio da polêmica sobre o método geométrico: “É natural que o conhecimento que desperta de 
forma independente tenha primeiro recaído sobre esta forma na qual viu um exemplo tão brilhante; 
Só nisso a natureza deste conhecimento e seu objeto são completamente mal compreendidos; 
conhecimento e método matemáticos são meramente conhecimentos formais e completamente 
inadequados para a filosofia. A cognição matemática apresenta a prova sobre o objeto existente 
como tal, e não como algo compreendido; falta-lhe completamente o conceito, mas o conteúdo 
da filosofia é o conceito e o concebido”.18 Hegel critica Spinoza por adotar o método formal, tão 
inapropriado para a filosofia, e afirma que, se o fez, significa que não se trata de um local formal, 
mas sim que é precisamente esse o método que lhe permite mostrar a estrutura da realidade. Em 
suma, que Spinoza acredita ontologicamente em seu próprio método. Mas, como vimos até aqui, 
há diversos argumentos que invalidam essa interpretação e o mais forte e formal é, sem dúvida, 
a tese das “duas Éticas” de Deleuze. Embora possamos considerar que o “more geométrico” é a 
ordem de exposição, somente quando podemos separar uma parte que não é conduzida pelas 
regras da lógica, podemos refutar Hegel – não somente ele mesmo, mas também uma série de 
interpretações posteriores – dizendo que o método, não sendo uma unidade, não pode ser a 
imagem isomórfica da realidade aos olhos de Spinoza. Lógica e ontologia não coincidem, método 
e realidade não têm a mesma estrutura paralela, mas, em todo caso, uma isonomia entre a ordem 
de produção dos atributos de Deus e a sua expressão formal, da mesma maneira que Pensamento 
e Extensão são duas séries não análogas, mas autônomas. Porém, como têm a mesma ordem e a 
mesma concatenação, pode-se afirmar que Spinoza pensava que seu método, sem ser a ordem da 
realidade, mantinha uma certa conexão.

Da mesma forma que uma Ética poderia ter sido dada sem ser “more geométrico”, poderia ter 
havido uma Ética em forma dialogada com a mesma estrutura ontológica, isto é, com a causalidade 
imanente e a expressão de atributos dentro de uma hierarquia, e determinadas relações com Deus, 
como o conteúdo autêntico da obra, à margem de todo tipo de forma.

6 A tripla linguagem da Ética

Deleuze introduziu um programa de investigação que levamos adiante. É isto que diz: “Seria 
necessário um longo estudo dos procedimentos formais da Ética e do papel de cada elemento 
(definições, axiomas, postulados, etc.).”19 Ele considera os escólios: “Nós gostaríamos apenas de 
considerar a função particular e complexa dos escólios.”20 Tentamos dar um passo além, mas 
partindo da hipótese de que a Ética é um livro pluriforme, um conjunto de textos fechados de 
diferentes formas – linguagens, diz Deleuze – com diferentes isotopias formais.

A análise dos elementos acima mencionados nos leva a distinguir não duas, mas três 
linguagens, dentro da Ética – a análise se circunscreve à primeira parte, mas pensamos que 
pode ser generalizada para toda a obra. Não vemos uma “dupla linguagem”,21 mas uma tripla 
linguagem que tem uma estrutura hierárquica. A primeira linguagem é formada por proposições, 
corolários, explicações e axiomas, sem demonstrações – que como veremos têm seu próprio 
17 Deleuze G., op. cit., p. 317. Os escólios também são considerados como quebra do “more geometrico”, em Parkinson, 
G. H. R., Spinoza’s Theory of Knowledge, [Teoria do Conhecimento de Spinoza], Clarendon Press, Oxford, 1964, p. 34. 
18 Hegel, G. W. F., Vorlesungen aber the Geschichte der Philosophic Werke 20 [Lições sobre a História da Filosofia, Obras 
20], v. III, Suhrkamp, Frankfurt, 1971, p. 187. 
19 Deleuze G., op. cit., p. 315.
20 Ibidem.
21 “É por isso que os escólios mais polêmicos reúnem, num estilo e num tom particulares, os dois gostos supremos da 
afirmação especulativa (o da substância) e da alegria prática (a dos modos): dupla linguagem, para uma dupla leitura 
da Ética”. (Deleuze G., op. cit., p. 322).



93Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

ZABALA, Rais Busom. As três linguagens da Ética de Spinoza.
(Tradução de Emanuel Angelo da Rocha Fragoso e Wandeílson Silva de Miranda), p. 89-95.

peso – ao contrário do que afirma Deleuze. A segunda linguagem é composta exclusivamente de 
demonstrações. A terceira e última linguagem é formada pelos escólios, proposições, corolários, 
axiomas e explicações constituindo a linguagem-objeto. Obviamente, a proposição está no lugar 
mais baixo, naquele com menor riqueza linguística, e de forma autorreferencial. Cada proposição 
se refere a si mesma e somente a si mesma. São enunciados fechados em si mesmos, que não 
se referem nem a linguagens superiores nem a inferiores. Elas são simplesmente uma série de 
justaposições. A relação entre as diversas proposições é estabelecida pela lógica das demonstrações 
e pela lógica dos Escólios. As proposições mantêm o uso dos mesmos conceitos, mas em nenhum 
caso se referem explícita ou implicitamente a outras proposições. Do ponto de vista formal, é 
assim que os elementos funcionam.

Essas duas lógicas são também duas metalinguagens da linguagem-objeto. A explicação dessa 
hierarquia de linguagens pode ser encontrada no próprio texto. Já dissemos que as proposições se 
referem apenas a si mesmas e nunca umas às outras. As proposições usam os conceitos dos axiomas. 
Os axiomas têm uma necessidade lógica, mas não linguística. As proposições usam conceitos 
indefinidos. Ou, do ponto de vista linguístico, os axiomas são sintéticos e não analíticos em relação 
às proposições, isto é, os axiomas são como as definições, antes um esclarecimento terminológico, 
e não um ponto de partida abstrato do qual todo o sistema deva ser derivado, portanto, não é 
necessário hierarquizar os axiomas. Às vezes, os corolários (ver Cor. na Prop. VI [Parte 1]: “per Prop. 
praeced.”), referem-se às proposições, determinando uma hierarquia dentro do primeiro nível da 
linguagem, mas nem estes, nem as proposições, nem os axiomas, referem-se às demonstrações, nem 
aos Escólios. Isso demonstra a autonomia e homogeneidade da linguagem-objeto.

Por outro lado, as demonstrações sempre se referem a proposições, axiomas e corolários 
(ver Dem. na Prop. V, “per Prop. I”, “per Defin. 3 et Axiom. 6”), e nunca nos Escólios, portanto, 
pode-se falar de sua função metalinguística. Mais acima estão os Escólios que sempre se referem 
a demonstrações, proposições, axiomas e corolários, e consequentemente estão em um nível 
metalinguístico mais alto, isto é, de segunda ordem. Com isso, a hierarquia das linguagens fica 
clara: há três “Éticas”, mas apenas uma filosofia, apenas uma metafísica.

Essa estrutura formal impede leituras literais se olharmos para sua autonomia como 
linguagens, cada uma baseada em uma lógica diferente, e também impede a leitura separada das 
três linguagens se olharmos para sua heteronomia, ou seja, sua hierarquização.

7 Análise de estatísticas lexicais

A seguir faremos uma análise linguística, baseada nas relações semânticas utilizadas na 
elaboração do “thesaurus”22 e também nos rudimentos da linguística lexical,23 para podermos 
perceber a especificidade de cada linguagem e assim comprovar a nossa tese.

Começaremos pela análise dos Escólios para comprovar a tese das “duas Éticas”, do ponto de 
vista da nossa abordagem formal. Observando as proposições fazemos uma seleção representativa, 
praticamente exaustiva, de dezessete (17) descritores unitermo,24 normalizados para o nominativo: 
(1-AETERNITAS, 2-AFFECTIONES, 3-ATTRIBUTUS, 4-CAUSA, 5-COGITATIO, 6-CORPUS, 7-DEUS, 
8-ESSE, 9-ESSENTIA, 10-EXISTENTIA, 11-IDEA, 12-INTELLECTUS, 13-MODUS, 14-POTENTIA, 
15-POTESTAS, 16-RES, 17-VOLUNTAS)25 e de cinco (5) não descritores (sinônimos: 18-NATURAM, 

22 O “thesaurus” são linguagens documentárias, isto é, léxicos classificados alfabeticamente e semanticamente e, 
portanto, reúnem as funções de um dicionário e de uma classificação de assuntos ao mesmo tempo. (Ver Chaumier, 
J., Analisis y lenguajes documentales [Análise e linguagens documentais], Mitre, Barcelona, 1986.
23 Ver Muller, Ch., Initiation a la statistique linguistique [Introdução à estatística linguística], Librerie Larousse, Paris, 
1968; para as questões de semântica ver Greimas, A. J., Semantique structurale [Semântica estrutural], Librarie 
Larousse, Paris, 1966.
24 Por “descritor unitermo” se entende um descritor de uma só palavra; por “descritor” entende-se mais de uma “palavra-
chave”, mais de uma representação de um conceito sem ambiguidades (são lexemas com semema reconhecido), após 
a normalização e redução do vocabulário; por “não- descritores” entendem-se termos equivalentes, como sinônimos 
(são lexemas diferentes que têm um mesmo semema).
25 Usamos a edição canônica de Gebhardt, C., (Spinoza) Opera, v. II, Heidelberg, 1924.



94 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

ZABALA, Rais Busom. As três linguagens da Ética de Spinoza.
(Tradução de Emanuel Angelo da Rocha Fragoso e Wandeílson Silva de Miranda), p. 89-95.

19-OMNIUM RERUM, 20-QUICQUICD EST, 21-REALITAS, 22-SUBSTANTIAM), extraídos do 
mesmo texto. Além disso, arbitrariamente e a priori, determinamos mais 5 descritores, de caráter 
bastante geral (PSICOLOGIA-2, 11, 12, 17; EPISTEMOLOGIA- 5,11,12; ONTOLOGIA-3, 7, 8, 9, 
10, 13, 22; FÍSICA-4, 6, 14, 18; POLÍTICA-15), com a função de delimitar os campos semânticos.26 
A profundidade de indexação é 1/22.

A seguir, compararemos esses dados da linguagem objeto (proposições) com aqueles da 
metalinguagem (Escólios) para ver as características diferenciais. Baseamo-nos em razões 
puramente estatísticas.27

Pode-se observar que no nível dos Escólios há muitos conceitos “novos”, ou seja, descritores 
não utilizados em línguas inferiores: MENTIS, HOMINIS, VERITATE, NOTIONES COMMUNES, 
COGNITIO, MODIFI CATIONES, CONCEPTU REI, NUMERUM, (Esc. II da Prop. VIII); VERUM, 
PRAEJUDICIIS, PARTIBUS, PERFECTIONEM, CERTITUDINEM (Esc. da Prop. XI); JUDICIO, 
SUBSTANTIAM EXTENSAM, SUBSTANTIAM CORPOREA, QUANTITAS, ARGUMENTUM, 
SCRIPTORES, CIRCULUM, CIRCUMFERENTIAM, STATU, VACUUM, IMAGINATIONE (Esc. 
da Prop. XV); ANGULOS, ADVERSARI, OMNIPOTENTIA, VULGO, NOMINE (Esc. da Prop. 
XVII); VERBO, SENSU (Esc. da Prop. XXV); CONFUSIONEM, PERCEPTA, INTELLECTIONES 
(Esc. da Prop. XXXI); LUCE, DEFINITIONE, DEFECTUS (Esc. I da Prop. XXXIII); PRODUCTAS, 
SENTENTIAM, ANIMUM, LIBERTATEM, SCIENTIAE, DECRETO, MUTATIONE, PHILOSOPHI, 
RATIO, IMPERFECTIONEM, BONAE, MALAE, OPINIONEM, SCOPUM (Esc. II da Prop. XXXIII). 
A riqueza semântica dos Escólios é evidente. Isso quer dizer que eles falam sobre muito mais 
coisas do que as outras linguagens inferiores. Além disso, além das referências intratextuais, é 
preciso ressaltar as intertextuais, palavras como PHILOSOPHI, OPINIONEM, SCRIPTORES, 
ADVERSARII, são conceitos que relacionam o texto da Ética com outros textos exteriores à obra, 
como por exemplo, Aristóteles. Este é o fenômeno da intertextualidade. Na Ética somente os 
Escólios estruturam a intertextualidade, de modo que a metalinguagem é a linguagem de máxima 
abertura. E é essa característica a que permite aos Escólios abrir novos campos semânticos – 
que é a riqueza linguística anteriormente mencionada –, por exemplo: geométrico, CIRCULUM, 
CIRCUMFERENTIAM, ANGULUS; matemática, NUMERUM, QUANTITATE; gramática geral, 
NOMINE, SENTENTIAM. Além desses novos campos semânticos, há uma evidente ampliação 
daqueles que já estavam presentes na linguagem-objeto. Esta é a demonstração linguística que 
oferecemos da tese das “duas Éticas”.

Se a tese deleuziana for aceita, deve-se levar em conta que não há variação semântica entre 
as demonstrações e as proposições. Deleuze mantém a indistinção entre o que chamamos de 
linguagem-objeto e metalinguagem. Entretanto, essa tese é completamente refutada quando se 
verifica o aumento dos campos semânticos da metalinguagem em relação à linguagem-objeto. 
Vamos ver os dados: RATIO, RATIONES, ORDINAE, NATURAE CORPORAE, IMPOTENTIA, ENTE 
ABSOLUTE INFINITO, CIRCULUS (Dem. Aliter da Prop. XI); PROPRIETATES, GENERE (Dem. da 
Prop. XVI); LEGIBUS, COACTUS, (Dem. da Prop. XVII); HYPOTHESIN, UNIVERSALES, PRIMUM, 
NECESSITATE, DURATIONEM (Dem. da Prop. XXI); RES CONTINGENS (Dem. da Prop. XXIX); 
NATURE ORDO (Dem. da Prop. XXXIII). Os descritores “novos” são poucos, mas suficientes 
para determinar um incremento de informação dentro dos campos semióticos da linguagem das 

26 Por “campo semântico” (“Begriffsfeld”) entendemos um conjunto de unidades lexicais consideradas como uma 
hipótese de trabalho, a fim de demonstrar, de acordo com nossa interpretação do léxico spinozano, que há uma 
organização estrutural subjacente a alguns grupos de lexemas.
27 De qualquer forma, aqui não nos interessam frequências estatísticas, que já são tratadas de forma excelente em 
Guéret, M.; Robinet, A.; Tombeur, P., Spinoza. Ethica: concordances, index, listes de fréquences, tables comparatives 
[Spinoza. Ética. Concordâncias, Índice, Listas de frequência, Tabelas comparativas]. Publicações CETEDOC, Universite 
Catholique de Louvaine, Louvaine-la-Neuve, 1977, (66. 916 palavras e 2.309 palavras-lema) e que tratam a Ética como 
um texto. Entretanto, aqui trataremos a obra como três linguagens separadas e o que nos interessa não é o número 
de ocorrências que cada palavra tem na totalidade ou em cada linguagem, mas sim quais palavras não aparecem nas 
linguagens inferiores à considerada. Buscamos a relação da riqueza semântica entre as linguagens e não entre os 
textos.



95Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

ZABALA, Rais Busom. As três linguagens da Ética de Spinoza.
(Tradução de Emanuel Angelo da Rocha Fragoso e Wandeílson Silva de Miranda), p. 89-95.

proposições. ORDO-LEGIBUS-RATIO-HYPOTHESIN são termos próprios da lógica, são conceitos 
metacientíficos que aparecem pela primeira vez, e em alguns casos exclusivamente, na linguagem 
da obra. Embora, do ponto de vista qualitativo, a metalinguagem das demonstrações seja a 
linguagem mais repetitiva e a mais pobre. Isso pode ser observado por sua função semântica, que 
não é derivada tanto dos substantivos e substantivações que formam os campos semânticos, mas 
dos verbos e locuções verbais. Observando comparativamente a função semântica das três línguas, 
encontramos: que os Escólios têm uma variedade muito ampla de verbos e não são repetitivos 
sequencialmente; que, por outro lado, os elementos da linguagem-objeto têm um mínimo de 
uso verbal, INTELLIGO, DICITUR nas definições, EST, HABET nas proposições e SEQUITUR nos 
corolários. Por outro lado, a função semântica das demonstrações é potentíssima: SI-HABENT/
ERGO POSSUNT/ADEOQUE-ESSE NON POTEST (Dem. da Prop. VI); IN-NON POSSUNT 
DARI/ HOC EST/ ADEOQUE-ESSE/ SIVE-NON POTEST (Dem. da Prop. XI); SI-NEGAS/ NON 
EXISTERE/ ERGO-NON INVOLVIT/ EST ABSURDUM ERGO (Dem. da mesma Prop. Aliter); 
CONTRADICTIONEM ENVOLVIT (Dem. da Prop. XXVII); ID-EST/ ADEOQUE-EST/ EX QUO ETIAM 
SEQUITUR/ NAM-SI-FALSA ESSET/ QUOD EST ABSURDUM e devemos adicionar a constante 
QUO ERAT DEMONSTRANDUM. Em conclusão, as demonstrações não são vazias de conteúdo e, 
portanto, não apenas os escólios e as proposições têm uma especificidade semântica.

8 A tese das “três Éticas”
Nossa tese das “três Éticas” serve para dissolver o problema do “more geométrico”. E se 

dissolve justamente pelo papel das demonstrações dentro do plano da Ética. As demonstrações 
são o discurso sobre as proposições, são a lógica que impõe uma forma de relação entre elas. 
Os escólios também aplicarão sua lógica, mas não sobre a pureza das proposições, mas sobre 
a lógica das demonstrações. Portanto, estes têm uma função capital. Nós já vimos isso. Por um 
lado, o crescimento reduzido dos campos semânticos e, por outro, a incrível potência da função 
semântica, demonstram que não existe apenas método geométrico puro, lógica axiomática pura, 
mas também expressão linguística. Demonstrações como a da proposição XVI, formalizadas, 
perdem toda a sua riqueza semântica e reduzem toda a sua significação filosófica. O que significa 
que numa análise lógica escapa toda a questão do significado, tão importante para a filosofia, e 
que por outro lado, uma análise linguística formal a respeita. Se é possível uma hermenêutica do 
discurso matemático, como Saccheri realiza com o quarto teorema de Euclides, dando origem às 
geometrias não euclidianas, então ainda mais o será um discurso que, por mais forjado que seja 
na dedução axiomática, se realiza com palavras e não com funções ou números.

Spinoza está tentando nos enganar. A Ética tem sido, sem dúvida, uma areia movediça 
para a historiografia. O “mos”, a forma, foi confundido com o método, esquecendo que era um 
conhecimento intuitivo; acreditava-se que a forma era igual ao conteúdo e que o conteúdo era a 
representação da realidade, quando forma e conteúdo não coincidiam; finalmente, foi deixado 
às demonstrações como o último reduto do geometrismo spinozano. Mas, na realidade, a Ética é 
um livro organizado hierarquicamente em linguagens diversas, que não deixam de ter sua própria 
riqueza semântica, onde os erros da forma não deixam abafar o conteúdo. E por isso se caiu na 
armadilha do método, como quem cai no paradoxo do mentiroso, esquecendo-se de distinguir os 
níveis.

Deve-se entender, então, que as palavras não são símbolos matemáticos tautológicos, são 
signos, e que, portanto, a Ética de Spinoza não é um cálculo dedutivo, mas essencialmente uma 
narrativa de conceitos, malgrado a sua forma geométrica.

k k k





C
o
n

a
t
uS

R
ev

ista

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a 

97Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Resumos dos Artigos

Psicodelia Clínica e Experiência Narrativa: Spinoza e a Jornada de 
Aprendizagem dos Afetos

Alessandro Gonçalves Campolina

Resumo

A experiência psicodélica pode ser compreendida como uma aprendizagem expe-
riencial que atravessa estágios de preparação, experimentação e integração, mar-
cados por variações de intensidade afetiva. O processo pode ser concebido como 
um fluxo contínuo de afetos que modulam a potência de agir do sujeito ao longo 
de encontros transformadores. A integração destes afetos se conecta às estruturas 
precoces de apego descritas por John Bowlby, influenciando padrões relacionais e 
a forma de se afetar e ser afetado. No plano estético-clínico, a experiência psicodé-
lica encontra analogia na dramaturgia cinematográfica, onde variações narrativas 
– tragédia, farsa, melodrama e comédia – desencadeiam modulações éticas e per-
ceptivas. Liberdade e disciplina, nesse contexto, tornam-se vetores da individuação 
e da transfiguração dos modos de existência. A psicodelia clínica, assim, se afirma 
como arte do encontro e cartografia do desejo, em consonância com a ética de Spi-
noza, na qual pensar é aumentar a potência de existir em intersecções narrativas.
Palavras-chave

Terapia psicodélica. Afeto. Apego. Spinoza. Ética narrativa.

Clinical Psychedelia and Narrative Experience: Spinoza and the Journey of 
Affective Learning

Abstract

The psychedelic experience can be understood as experiential learning that 
unfolds across stages of preparation, experimentation, and integration, marked 
by variations in affective intensity. The process can be conceived as a continuous 
flow of affects that modulate the subject’s power to act through transformative 
encounters. The integration of these affects connects with early attachment 
structures as described by John Bowlby, shaping relational patterns and the ways one 
affects and is affected. On the aesthetic-clinical plane, the psychedelic experience 
finds an analogy in cinematic dramaturgy, where narrative variations – tragedy, 
farce, melodrama, and comedy – trigger ethical and perceptual modulations. 
Within this context, freedom and discipline become vectors of individuation and 
transfiguration of modes of existence. Clinical psychedelia thus asserts itself as an 
art of encounter and a cartography of desire, in resonance with Spinoza’s ethics, 
wherein thinking increases the power of existing through narrative intersections.
Keywords

Psychedelic. Therapy. Affect. Attachment. Spinoza. Narrative ethics.

k k k



Resumos dos Artigos. p. 97-105

C
o
n

a
t
u
S

R
ev

is
ta

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a
 

98 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Spinoza e a Crítica aos Líderes Religiosos: Uma Abordagem Política do Fanatismo

Brena Kátia Xavier da Silva

Resumo

O artigo analisa a relação entre religião, poder político e fanatismo a partir da 
filosofia de Benedictus de Spinoza, especialmente do Tratado Teológico-Político. 
Partindo da tese spinozana de que o medo e a esperança são os principais 
afetos que alimentam a superstição e a servidão humana, investigamos como 
líderes religiosos e agentes políticos instrumentalizam a fé para produzir 
obediência, silenciamento do dissenso e enfraquecimento da democracia. Como 
metodologia utilizamos o estudo exegético das obras de Spinoza articulada 
a uma interpretação do contexto político-religioso brasileiro contemporâneo. 
Demonstra-se que a fusão entre religião e governo favorece a proliferação do 
fanatismo, transforma dogmas em dispositivos de controle social e compromete 
princípios fundamentais como a liberdade de expressão e a laicidade do 
Estado. Argumenta-se que, para Spinoza, o verdadeiro fim da república não é 
a submissão dos indivíduos pelo medo, mas a possibilidade de uma liberdade 
através do conhecimento, condição necessária para a vida comum e para a 
preservação do direito natural. Conclui-se que a atualidade do pensamento 
spinozano reside em sua capacidade de desvelar os mecanismos afetivos e 
políticos que sustentam o obscurantismo religioso, oferecendo instrumentos 
conceituais para a defesa da autonomia do pensamento, da separação entre 
religião e poder civil e da liberdade como fundamento da vida democrática. 
Palavras-chave

Spinoza. Fanatismo religioso. Superstição. Estado. Liberdade de expressão.

Spinoza and the Critique of Religious Leaders: A Political Approach to Fanaticism

Abstract

This article examines the relationship between religion, political power, and 
fanaticism through the philosophy of Benedictus de Spinoza, with particular 
emphasis on the Theological-Political Treatise. Drawing on the Spinozist thesis 
that fear and hope are the primary affects sustaining superstition and human 
servitude, the study analyses how religious leaders and political agents 
instrumentalise faith in order to produce obedience, silence dissent, and weaken 
democratic life. Methodologically, the article adopts an exegetical reading of 
Spinoza’s works, articulated with a critical interpretation of the contemporary 
Brazilian politico-religious context. It is argued that the fusion of religion and 
government encourages the proliferation of fanaticism, transforms dogma into 
mechanisms of social control, and undermines fundamental principles such as 
freedom of expression and the secular character of the State. From a Spinozist 
perspective, the article contends that the true end of the republic is not the 
subjugation of individuals through fear, but the possibility of freedom through 
knowledge, a necessary condition for common life and for the preservation of 
natural right. It concludes that the enduring relevance of Spinoza’s thought 
lies in its capacity to expose the affective and political mechanisms that sustain 
religious obscurantism, thereby offering conceptual resources for the defence 
of intellectual autonomy, the separation between religion and civil power, and 
freedom as the foundation of democratic life.
Keywords

Spinoza. Religious fanaticism. Superstition. State. Freedom of expression.

k k k



Resumos dos Artigos. p. 97-105

C
o
n

a
t
uS

R
ev

ista

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a 

99Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Relação entre Alegria e Aprendizagem: Um diálogo entre Espinosa e Vygotsky

Fátima Maria Araújo Bertini

Resumo

O presente artigo aborda a relação entre o afeto de alegria e a aprendizagem, 
estabelecendo um diálogo entre as perspectivas filosóficas de Espinosa e a 
teoria de Vygotsky.  Para Espinosa, a alegria é um aumento da potência e 
perfeição do ser, essencial para o desenvolvimento humano e para alcançar a 
felicidade, que é vista como a realização máxima do conatus.  O artigo destaca 
a importância de compreender os próprios afetos de forma clara e distinta, 
associando a alegria ao conhecimento intuitivo e ao amor a Deus. Vygotsky, 
por sua vez, enfatiza a afetividade, incluindo a alegria, como elemento 
central no processo de aprendizagem e desenvolvimento.  Ele defende que as 
emoções impulsionam a motivação, a consciência e a eficácia do aprendizado 
e que o professor desempenha um papel crucial como mediador, conectando 
os alunos ao conhecimento. O texto propõe que a educação deve ser um 
espaço de encontros alegres, que aumentem a potência de agir e promovam 
aprendizagens significativas.  A alegria é vista como um fator essencial para o 
desenvolvimento integral. 
Palavras-chave

Alegria. Espinosa. Desenvolvimento. Aprendizagem. Vygostky.

The Relationship between Joy and Learning: A dialogue between Spinoza 
and Vygotsky

Abstract

This article addresses the relationship between the emotion of joy and learning, 
establishing a dialogue between the philosophical perspectives of Spinoza and 
Vygotsky’s theory. For Spinoza, joy is an increase in the power and perfection 
of being, essential for human development and for achieving happiness, 
which is seen as the ultimate realization of conatus. The article highlights 
the importance of understanding one’s own emotions clearly and distinctly, 
associating joy with intuitive knowledge and love for God. Vygotsky, in turn, 
emphasizes affectivity, including joy, as a central element in the learning and 
development process. He argues that emotions drive motivation, awareness, 
and learning effectiveness, and that teachers play a crucial role as mediators, 
connecting students to knowledge. The text proposes that education should 
be a space for joyful encounters that increase the power to act and promote 
meaningful learning. Joy is seen as an essential factor for integral development. 
Keywords

Joy. Espinosa. Development. Learning. Vygotsky.

k k k

As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa

Flavio Luiz de Castro Freitas

Zilmara de Jesus Viana de Carvalho

Isnara Frazão

Resumo

O objetivo do presente trabalho consiste em apresentar o problema das paixões 
alegres em Espinosa a partir da leitura proposta por Gilles Deleuze. Para o 
aprimoramento deste trabalho, adotou-se o método de análise textual, tendo 



Resumos dos Artigos. p. 97-105

C
o
n

a
t
u
S

R
ev

is
ta

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a
 

100 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

como principais referências a obra-prima de Espinosa Ética demonstrada segundo 
a ordem geométrica, bem como Espinosa: Filosofia Prática (1972) e Espinosa e 
o problema da expressão (1968), importantes trabalhos de Gilles Deleuze sobre 
a filosofia Espinosana. Nosso primeiro objetivo consiste em explicitar o conceito 
de paixão, conforme apresentado no livro III da Ética. As paixões derivam 
exclusivamente de ideias confusas, nas quais o corpo padece pela ação de algo 
externo, podendo, assim, experimentar tanto um aumento da potência de agir 
(alegria) quanto sua diminuição (tristeza). Portanto, no âmbito das paixões – isto 
é, dos afetos dos quais não somos causa –, podemos experimentar paixões tristes 
mas também paixões alegres. Em seguida, buscaremos localizar o problema das 
paixões alegres na gnosiologia Espinosana, evidenciando a relação entre teoria 
do conhecimento e vivência afetiva. Por fim, apresentaremos a relevância das 
paixões alegres na passagem para uma afetividade ativa. Contudo, Espinosa 
busca compreender as paixões humanas de modo que estas não suscitem tristeza 
nem se oponham a razão, nessa direção, Deleuze nos indica a potencialidade das 
alegrias passivas como afirmativas da vida e ponto de partida para a construção 
de afetos ativos.
Palavras-chave

Espinosa. Deleuze. Paixão. Alegria. Afetividade.

Joyful passions as a path to active affectivity

Abstract

The aim of this paper is to present the problem of joyful passions in Spinoza, 
based on the interpretation proposed by Gilles Deleuze. For the improvement of 
this work, the method adopted was textual analysis, having as main references 
the Spinoza’s masterpiece Ethics Demonstrated in Geometrical Order, as well as 
on Spinoza: Practical Philosophy (1972) and Spinoza and the Problem of Expression 
(1968), important works by Gilles Deleuze on Spinozist philosophy. Our first 
objective is to make explicit the concept of passion, as presented in Book III of the 
Ethics. Passions derive exclusively from confused ideas, in which the body suffers 
the action of an external cause, and can thus experience both an increase in the 
power to act (joy) and its decrease (sadness). Therefore, in the scope of passions – 
that is, of affects for which we are not the cause –, we can experience sad passions 
but also joyful passions. Next, we seek to locate the problem of joyful passions in 
Spinoza’s gnoseology, highlighting the relationship between theory of knowledge 
and affective experience. Finally, we will present the relevance of joyful passions in 
the passage to an active affectivity. However, Spinoza aims to understand human 
passions in such a way that they do not arouse sadness or oppose reason, in this 
direction; Deleuze indicates the potentiality of passive joys as affirmative of life 
and a starting point for the construction of active affects.
Keywords

Spinoza. Deleuze. Passion. Joy. Affectivity.

k k k

Um breve estudo sobre o estatuto ontológico da Liberdade no livro I da 
Ética de Espinoza

Francisco Gabriel Marques de Almeida Caroba

Resumo

No debate no interior da ética filosófica, a liberdade é um conceito central. 
Determinar acerca do estatuto da liberdade humana em suas categorias imanentes 



Resumos dos Artigos. p. 97-105

C
o
n

a
t
uS

R
ev

ista

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a 

101Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

é uma tarefa árdua de vários filósofos na tradição ocidental nesse debate ético. 
Um locus classicus que existe nessa discussão é a de liberdade enquanto ‘‘livre-
arbítrio’’, entendida como a completa indeterminação da vontade humana diante 
dos seus objetos de escolha. Entender a liberdade enquanto autodeterminação 
absoluta da capacidade volitiva humana encontra rivalizadores, dentre ele o 
notável filósofo holandês que em sua Ética defende uma noção de liberdade 
que é indissociável de sua própria explicação sobre o Real em sua totalidade. 
Explicar a relação íntima entre ontologia e ética ou da relação fundamental e 
fundante do primeiro com relação ao segundo que encontramos no Livro I dessa 
obra de Spinoza nos auxiliará a compreender como o conceito de liberdade em 
seu estatuto fundamentalmente ontológico, a partir das noções de ‘‘Substância’’ 
e ‘‘Modos’’, se diferencia da noção de libertas indifferentiae.
Palavras-chave

Spinoza. Ética. Ontologia. Liberdade.

A brief study on the ontological status of Freedom in Book I of Spinoza’s Ethics

Abstract

In the debate within philosophical ethics, freedom is a central concept. 
Determining the status of human freedom in its immanent categories is an 
arduous task for many philosophers in the Western tradition in this ethical 
debate. A locus classicus that exists in this discussion is that of freedom as 
“free will,” understood as the complete indeterminacy of the human will in 
the face of its objects of choice. Understanding freedom as the absolute self-
determination of human volitional capacity finds rivals, among them the 
notable Dutch philosopher who, in his Ethics, defends a notion of freedom that 
is inseparable from his own explanation of the Real in its entirety. Explaining 
the intimate relationship between ontology and ethics, or the fundamental and 
founding relationship of the former with regard to the latter, which we find in 
Book I of Spinoza’s work, will help us understand how the concept of freedom 
in its fundamentally ontological status, based on the notions of “Substance” 
and “Modes,” differs from the notion of libertas indifferentiae.
Keywords

Spinoza. Ethics. Ontology. Freedom.

k k k

O débito de Hans Jonas à Spinoza: a teoria do organismo jonasiana enquanto 
dependente da ontologia spinozana

Francisco Vale Lima

Cléver Luiz Fernandes

Resumo

O presente artigo pretende demonstrar como a teoria do organismo de Hans 
Jonas é, em sua essência, dependente da ontologia de Baruch Spinoza. Para tanto 
procederemos, inicialmente, com uma breve exposição da estrutura ontológica 
spinozana, apresentando suas principais categorias, ainda que não seja nosso 
intento exauri-las, como destaque para um esboço conceitual de sua doutrina 
da substância. Em seguida, esboçaremos a teoria do organismo jonasiana e, 
neste diapasão, já estabeleceremos um paralelo entre esta teoria e a anterior 
permitindo-nos, assim, atingir nosso objetivo, qual seja: o de estabelecer um 
paralelo entre as duas correntes filosóficas evidenciando as heranças diretas 
da teoria spinozana presente na teoria jonasiana do organismo, neste cenário, 



Resumos dos Artigos. p. 97-105

C
o
n

a
t
u
S

R
ev

is
ta

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a
 

102 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

destacam-se a rejeição ao dualismo substancial em favor de um monismo (que 
Jonas nomeia de monismo integral e Spinoza articula como sendo irrestrito).
Palavras-chave

Hans Jonas. Spinoza. Teoria do organismo. Substância. Vida.

Hans Jonas’ debt to Spinoza: the Jonasian theory of the organism as dependent 
on Spinoza’s ontology

Abstract

This article aims to demonstrate how Hans Jonas’ theory of the organism 
is, in essence, dependent on Baruch Spinoza’s ontology. To this end, we will 
initially proceed with a brief exposition of Spinoza’s ontological structure, 
presenting its main categories, although it is not our intention to exhaust them, 
highlighting a conceptual outline of his doctrine of substance. Next, we will 
outline the Jonasian theory of organism and, in this vein, we will establish a 
parallel between this theory and the previous one, thus allowing us to achieve 
our objective, which is to establish a parallel between the two philosophical 
currents, highlighting the direct legacies of the Spinozian theory present in the 
Jonasian theory of organism and, in this scenario, the rejection of substantial 
dualism in favor of a monism (which Jonas calls integral monism and Spinoza 
articulates as being unrestricted).
Keywords

Hans Jonas. Spinoza. Theory of organism. Substance. Life.

k k k

Spinoza e teoria dos sistemas

Gionatan Carlos Pacheco

Resumo

Neste trabalho buscamos mostrar que, em certa medida, Spinoza antecipou 
princípios de teorias atuais sobre sistemas, e como estas nos servem para 
jogar luz acerca de princípios utilizados por Spinoza, mas não explicitamente 
definidos. Buscamos na Ética princípios como do limiar de entropia, da 
interdependência, da não-linearidade de propagação, da homeostase, da 
entropia e da hierarquia de dependência.
Palavras-chave 
Spinoza. Princípios. Teoria dos sistemas. Mente. Ciência da complexidade.

Spinoza and Systems Theory

Abstract

In this work, we seek to show that, to a certain extent, Spinoza anticipated 
principles of current systems theories, and how these serve to shed light on 
principles used by Spinoza, but not explicitly defined. We look to the Ethics 
for principles such as the entropy threshold, interdependence, non-linearity 
of propagation, homeostasis, entropy, and the hierarchy of dependence.
Keywords

Spinoza. Principles. Systems theory. Mind. Complexity science.

k k k



Resumos dos Artigos. p. 97-105

C
o
n

a
t
uS

R
ev

ista

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a 

103Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

A amizade como resistência: Spinoza e La Boétie diante das relações servis 
Henrique Lima da Silva 

Resumo

O artigo analisa a noção de amizade em Étienne de La Boétie e Benedictus de 
Spinoza como alternativa ética e política às relações de servidão. Em La Boétie, 
a amizade é apresentada no Discurso da Servidão Voluntária como vínculo entre 
iguais que preservam a memória da liberdade, contrapondo-se às relações 
servis que sustentam o poder do tirano. A amizade, segundo ele, deve basear-
se na reciprocidade e na virtude, e não em idolatria ou submissão, pois quando 
ultrapassa seus limites, contribui para a constituição da tirania. Spinoza, por 
sua vez, compreende a amizade como um afeto alegre que fortalece os homens 
por meio da razão e da utilidade comum. A amizade spinozana se funda na 
firmeza e na generosidade: a primeira, voltada à conservação racional de si; 
a segunda, ao auxílio mútuo e à união entre os semelhantes. O artigo propõe, 
assim, uma leitura comparada entre os dois autores, destacando como a 
amizade pode operar como uma forma de resistência ativa contra a dominação 
e um fundamento positivo da liberdade coletiva. 
Palavras-chave 
Amizade. Servidão. Tirania. Ética. Política.

L’amitié comme résistance : Spinoza et La Boétie face aux relations serviles

Résumé

Cet article propose une lecture croisée de La Boétie et Spinoza autour du thème 
de l’amitié, envisagée comme une alternative éthique et politique aux relations 
de servitude. Dans le Discours de la servitude volontaire, La Boétie souligne 
que l’amitié véritable repose sur la réciprocité entre égaux et peut s’opposer 
aux dynamiques qui engendrent et maintiennent le pouvoir tyrannique. 
Lorsque l’amitié se transforme en flatterie ou en soumission, elle contribue à 
la formation du tyran. Spinoza, quant à lui, conçoit l’amitié comme un affect 
joyeux qui naît de la raison et de l’utilité partagée. L’amitié spinoziste s’exprime 
par la fermeté (le désir de persévérer dans son être) et par la générosité (le 
souci d’aider les autres selon la raison). Ainsi, pour les deux penseurs, l’amitié 
constitue un fondement pour la liberté individuelle et collective, ainsi qu’une 
force de résistance contre les formes d’asservissement.
Mots-clés

Amitié. Servitude. Tyran. Éthique. Politique.

k k k

Spinoza, a Educação e seus Limites: da aprendizagem ao exercício da docência 
curativa 
Karine Vieira Miranda

Daniela Ribeiro Alves

Resumo

O presente texto trata do filósofo seiscentista holandês Benedictus de Spinoza 
(1632-1677), sob uma perspectiva educacional. Nosso objetivo é explorar 
o lugar do ensino em sua filosofia, acompanhando sua jornada de discente 
a docente, de aprendiz a mestre. O texto destaca o pioneirismo desse viés 
pedagógico spinozano na obra Spinoza como Educador, de William Louis 
Rabenort. A análise se aprofunda nos limites da docência para Spinoza, 
examinando sua recusa em lecionar na Universidade de Heidelberg e suas 



Resumos dos Artigos. p. 97-105

C
o
n

a
t
u
S

R
ev

is
ta

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a
 

104 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

interações com correspondentes como Johannes Casearius, Willem van 
Blyenbergh e Albert Burgh, sendo as correspondências de Spinoza vistas como 
um importante instrumento didático. Por fim, o texto apresenta a filosofia 
spinozana como um projeto pedagógico e curativo, focado na “emenda do 
intelecto” e na “cura da mente” por meio da razão.
Palavras-chave

Spinoza. Educação. Filosofia. Docência. Cura.

Spinoza, Education and its Limits: From Learning to the Practice of 
Curative Teaching

Abstract

The present text is about the 17th-century Dutch philosopher Benedictus de 
Spinoza (1632-1677) from an educational perspective. Our goal is to explore 
the role of teaching in his philosophy, following his journey from student to 
teacher, from apprentice to master. The text highlights the pioneering nature 
of this Spinozan pedagogical approach in the work Spinoza as Educator, by 
William Louis Rabenort. The analysis delves into the limits of teaching for 
Spinoza, examining his refusal to lecture at the University of Heidelberg and 
his interactions with correspondents such as Johannes Casearius, Willem 
van Blyenbergh, and Albert Burgh. Spinoza’s correspondence is seen as an 
important didactic tool. Finally, the text presents Spinoza’s philosophy as a 
pedagogical and curative project, focused on the “emendation of the intellect” 
and the “cure of the mind” through reason.
Keywords

Spinoza. Education. Philosophy. Teaching. Cure.

k k k

Razão, Conatus e Afetos: o caminho spinozano para a liberdade

Kívina de Oliveira Ribeiro

Resumo

O artigo investiga a concepção spinozana de liberdade e beatitude, destacando 
o aperfeiçoamento do intelecto e a ordenação dos afetos. Para Spinoza, a 
verdadeira liberdade não é escolha arbitrária, mas compreensão racional 
da ordem necessária da Natureza, afastando-se dos afetos passivos. O 
conhecimento adequado permite substituir ideias inadequadas por claras e 
distintas, conduzindo à beatitude, alegria duradoura e independente de bens 
externos. O conatus, esforço de perseverar no existir, articula-se à ordenação 
dos afetos: enquanto os passivos geram servidão, os ativos, guiada pela razão, 
aumentam potência e bem-estar. A vida racional, mediada pela razão, torna-se 
caminho para a verdadeira liberdade e realização da essência humana
Palavras-chave

Spinoza. Liberdade. Beatitude. Intelecto. Afetos.

Reason, Conatus, and Affects: Spinoza’s Path to Freedom

Abstract

This article investigates Spinoza’s conception of freedom and beatitude, 
highlighting the perfection of the intellect and the ordering of affects. For 
Spinoza, true freedom is not an arbitrary choice, but a rational understanding 
of the necessary order of Nature, moving away from passive affects. Adequate 



Resumos dos Artigos. p. 97-105

C
o
n

a
t
uS

R
ev

ista

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a 

105Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

knowledge allows us to replace inadequate ideas with clear and distinct ones, 
leading to beatitude, a lasting joy independent of external goods. Conatus, 
the effort to persevere in existence, is linked to the ordering of affects: while 
passive affects generate servitude, active affects, guided by reason, increase 
potency and well-being. The rational life, mediated by reason, becomes the 
path to true freedom and the fulfilment of the human essence.
Keywords

Spinoza. Freedom. Beatitude. Intellect. Affects.

k k k





C
o
n

a
t
uS

R
ev

ista

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a 

107Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Como Publicar

A Revista Conatus - Filosofia de Spinoza destina-se a publicar textos 
originais de qualidade sobre a filosofia de Benedictus de Spinoza, ou de 

algum tema por ele abordado em suas obras, ou ainda de autor que com ele 
tenha dialogado. O texto pode ser escrito nas principais línguas ocidentais: 
francês, inglês, espanhol, alemão e italiano, além do português, obviamente. 
Sempre que possível, procuraremos garantir um percentual mínimo de 80% 
dos textos publicados serem produzidos por autores de instituições diferentes 
da que edita a Revista.

Os textos a publicar podem ser ensaios, artigos originais ou resenhas de 
obras acerca de Spinoza ou de temas por ele abordados, bem como de traduções 
destas ou de comentadores de sua obra. Excepcionalmente, podemos publicar 
entrevistas que tenham interesse e se enquadrem no perfil editorial da revista, 
bem como  artigos já publicados noutras revistas que não sejam de fácil acesso, 
ou que estejam esgotadas. 

No caso de ensaios, artigos ou resenhas originais, ou ainda traduções 
inéditas em português ou castelhano, os Direitos Autorais para os textos 
publicados na Revista Conatus - Filosofia de Spinoza permanecem com 
o autor, havendo apenas a cessão do direito de primeira publicação à nossa 
revista. No caso do texto ser publicado noutras revistas ou livros, solicitamos 
que o autor cite a Revista Conatus - Filosofia de Spinoza como local 
original de publicação.

No caso de traduções solicitamos que sejam observados os dispositivos 
legais pertinentes, aplicados no país do tradutor, para os Direitos Autorais do 
autor a ser traduzido, evitando com isto o desrespeito aos direitos do autor. 
No caso do Brasil, deve-se consultar a Lei 9610, de 19 de fevereiro de 1998, que 
prevê no Capítulo III, Artigo 29, inciso IV a necessidade de autorização prévia e 
expressa do autor para a utilização da obra, por quaisquer modalidades, como 
por exemplo, a tradução para qualquer idioma. O Artigo 41, do mesmo Capítulo 
III, prescreve que os direitos patrimoniais do autor perduram por setenta anos 
contados de 1° de janeiro do ano subsequente ao de seu falecimento, obedecida 
a ordem sucessória da lei civil.

Como os textos da Revista Conatus - Filosofia de Spinoza são  
integralmente disponibilizados ao público, solicita-se que os mesmos sejam 
utilizados apenas em aplicações educativas, de pesquisa e absolutamente não 
comerciais. Além disso, solicita-se também que seja sempre citada a fonte, bem 
como o(s) autor(es).

k k k



Como Publicar. p. 107-109

C
o
n

a
t
u
S

R
ev

is
ta

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a
 

108 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Periodicidade

A Revista Conatus - Filosofia de Spinoza foi editada semestralmente 
(nos meses de julho e dezembro) até o ano de 2018 (inclusive), quando passou a 
ter periodicidade anual. Nos anos de 2019, 2020, 2021 e 2022 teve periodicidade 
anual. Levando em consideração critérios classificatórios de nossa revista, no 
ano de 2023 alteramos novamente a periodicidade para semestral, com uma 
edição no mês de julho e outra no mês de dezembro. E, em 2024, novamente 
atendendo critérios editoriais e visando a melhoria do fluxo editorial, passamos 
a adotar o sistema de “fluxo contínuo” com periodicidade anual, no qual os 
textos vão sendo publicados à medida em que a avaliação for finalizada e o 
texto aprovado. No início do ano seguinte, publicaremos uma edição integral 
com todos os textos publicados no ano anterior.

k k k

Processo de submissão de artigos/traduções/resenhas/ensaios

Os textos devem ser submetidos através do site da Revista Conatus 
- Filosofia de Spinoza <https://revistas.uece.br/index.php/conatus/
about/submissions>, seguindo as instruções ali descritas. Na eventualidade de 
qualquer dificuldade na submissão, pode-se entrar em contato com os Editores 
nos seguintes endereços eletrônicos: revistaconatus@terra.com.br ou 
conatus@uece.br

As submissões serão enviadas pelo Editor, após análise prévia pela Comissão 
Editorial, aos membros do Conselho Editorial, que irão ler, podendo recomendar 
ou não a sua publicação, solicitando ou não correções.

Adotamos o sistema duplo-cego como critério para a avaliação dos textos 
enviados para publicação, por ser o mais democrático e com maior possibilidade 
de imparcialidade. Neste sistema, o texto é enviado sem nenhuma identificação 
do seu autor a dois pareceristas. A aprovação para publicar ocorrerá após o 
retorno de no mínimo um parecer favorável à publicação. No caso de pareceres 
contrários, o texto será enviado para um terceiro parecerista analisar. 

k k k

Formatação do texto a ser submetido

Visando seguir uma padronização, e facilitar o trabalho de editoração final 
da Comissão Editorial, solicitamos aos autores que irão submeter seus textos 
à Revista Conatus - Filosofia de Spinoza, que adequem seus artigos às 
seguintes orientações, conforme preconizam as Normas da ABNT:

1 Solicitamos aos autores/tradutores adequarem seus textos às novas regras da 
ortografia para a língua portuguesa. 

2 Os textos devem estar digitados no formato A4, em espaço 1,5, fonte Charter 
BT (preferencialmente) ou Times new-roman, tamanho 12 para o corpo do texto, 
11 para as citações de mais de três linhas (devem estar sem aspas) e 10 para as 
notas de rodapé (utilizar os recursos do próprio editor de texto). As entradas dos 
parágrafos devem ser automáticas e estarem tabuladas em 1,0 cm. Na dúvida 
quanto aos espaços, margens, citações, etc., porventura empregados, deve-se 
consultar as normas da ABNT pertinentes. 

3 Os artigos não devem exceder as 20 páginas e devem incluir na primeira 
página um resumo indicativo (NBR 6028 - ABNT), com no máximo 300 caracteres 
com espaço e cinco Palavras-chave, separadas entre si por ponto e finalizadas 



Como Publicar. p. 107-109

C
o
n

a
t
uS

R
ev

ista

F
il

o
s

o
f

ia
 d

e
 S

p
in

o
z

a 

109Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

também por ponto, no idioma do texto. Além disso, deve-se incluir um Résumé 
ou Abstract ou Resumen e Mots-Clés ou Keywords ou Palabras clave com as 
mesmas formatações.

4 No ato da submissão do texto, deve-se incluir uma pequena apresentação 
do autor e de sua área de atuação e seus vínculos institucionais, bem como de 
seus projetos atuais.

5 Para a citação das obras de Benedictus de Spinoza recomendamos para a Ética 
indicar as Partes em algarismos arábicos 1, 2, 3, 4 ou 5, seguida pela abreviatura das 
divisões internas destas, como por exemplo, Def para definições, AX para axiomas, 
P para proposição, S para escólio, C para corolário, etc. acompanhado dos números 
das mesmas também em algarismos arábicos. Para as outras obras de Spinoza, 
recomenda-se citar o número dos capítulos e/ou dos parágrafos, conforme o caso. 
Por exemplo, para citar o escólio 2 da proposição 40 da parte três da Ética, citamos 
entre aspas (menos de três linhas), com a referência logo após entre parênteses: 
“O esforço por fazer o mal a quem odiamos chama-se ira, enquanto o esforço por 
devolver o mal que nos foi infligido, chama-se vingança.” (E3P40S2). 

6 Deve-se também acrescentar as Referências Bibliográficas, conforme os modelos 
a seguir:

	 6.1 Livro

FREUDENTHAL, Jacob. Die Lebensgeschichte Spinoza’s. Leipzig: Verlag 
von Veit & Comp., 1899.

	 6.2 Artigos em periódicos

FERREIRA, Maria Luisa Ribeiro. Espinosa a partir de um poema. Revista 
Conatus - Filosofia de Spinoza, Fortaleza, v. 1, n. 2, p. 61-68, Dez. 2007.

	 6.3 Livros Organizados ou Coletâneas

TATIÁN, Diego (Comp.). Círculo Spinociano de la Argentina - Spinoza: 
Segundo Coloquio. Córdoba (Argentina): Altamira, 2006.

	 6.4 Capítulo de livros sem autor específico

DELEUZE, Gilles. Spinoza e as Três Éticas. In: DELEUZE, Gilles. Crítica e 
Clínica. Tradução de Peter Pál Pelbart. 1. ed. Rio de Janeiro: 34, 1997. (Coleção 
Trans). p. 156-170.

	 6.5 Capítulos de livro com autor específico

FERREIRA, Maria Luísa Ribeiro. Spinoza, Descartes y Elisabeth. Una misma 
pregunta sobre el gobierno de los afectos. In: FERNÁNDEZ, Eugenio; CÁMARA, 
María Luisa de la (Edición de). El gobierno de los afectos en Baruj 
Spinoza. Prólogo de Juan Manuel Navarro Cordón. Madrid: Editorial Trotta, 
2007. (Colección Estructuras y Procesos). p. 495-508. 

	 6.6 Textos consultados na Internet

COLERUS, Jean. Vida de Spinoza: por Colerus. Tradução de Emanuel 
Angelo da Rocha Fragoso. Disponível em: <http://benedictusdespinoza.pro.
br/biografias-de-spinoza-colerus.html>. Acesso em: 18 dez. 2023.

	 6.7 Prefácio e outras partes com autor específico

KOYRÉ, Alexandre. Prefácio e Notas. In: SPINOZA, B. Tratado da Reforma 
do Entendimento. Edição Bilíngue Latim-Português. Tradução de Abílio 
Queirós. Lisboa: Edições 70, 1987. (Textos Filosóficos). p. 11-19.

k k k



Esta obra foi composta pela Argentum Nostrum em 
Antique No 14, Caslon Open Face, Bwgrkl, Davys 
Dingbats 1, Charter BT, PCOrnaments e Signs MT 
em formato PDF para o GT Benedictus de Spinoza em 
janeiro de 2026.


