
75Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Spinoza, a Educação e seus Limites:
Da aprendizagem ao exercício da docência curativa

Karine Vieira Miranda *
Daniela Ribeiro Alves **

* Professora Efetiva da Secretaria da Educação do Estado 
do Ceará – SEDUC, graduada, licenciada, mestre e doutora 
em Filosofia e membro do GT Benedictus de Spinoza.
** Professora da Secretaria da Educação do Estado 
do Ceará – SEDUC, graduada em Ciências Biológicas e 
Matemática, Mestre em Ciências Veterinárias e Ciências 
Naturais e membro do GT Benedictus de Spinoza.

Introdução

Muito se lê sobre o judeu holandês Benedictus 
de Spinoza como um filósofo do século 

XVII com imensa contribuição para a História 
da Filosofia, tratando de Deus, seus atributos 
e modos e desenvolvendo sua própria filosofia 
durante toda sua vida, partindo da leitura de 
tantos outros e ousando, a partir daí, traçar seu 
próprio caminho de autoaprendizagem.

Como judeu, teve, inicialmente, instrução 
judaica, estudando primeiro na escola Árvore 
da Vida, onde aprendeu a língua e a cultura 
hebraica e, a seguir, passou a frequentar a 
Academia Coroa da Lei, onde estudou autores 
que muito o influenciaram e forneceram-
lhe as bases para a vindoura elaboração do 
Tratado Teológico-Político (Tractatus Theologico-
Politicus), tais quais: Abraão Ibn Ezera, Chasdai 
Crescas e Maimônides.

Ademais, ao expandir seus conhecimentos 
para além das fronteiras do judaísmo, passou a 
gerar grande desconforto em sua comunidade, 
sendo exortado a se retratar, o que não fez, 
passando a ser, então, acusado de heresia e 
posteriormente, excomungado, isto é, banido e 
amaldiçoado. Nem as acusações, perseguições 
e proibições foram suficientes para restringir 
a liberdade de pensar, de expressar e de agir, 
deste ilustre filósofo que tanto contribuiu com 
seus escritos e com a sua própria vida, como 
exemplo de sabedoria, coragem e fortaleza.  

No entanto, Spinoza, que tanto falou 
da passagem da servidão à liberdade, da 
imaginação à razão e desta para a ciência 

intuitiva, da tristeza para à alegria, faz, ele 
mesmo sua belíssima passagem de discente 
a docente, de aprendiz a mestre, de aluno a 
professor.

Alguns até poderão se surpreender com 
tais afirmações, tendo em vista que, até onde 
se sabe, Spinoza não teve vínculo empregatício 
com nenhuma instituição de ensino e até 
mesmo recusou o convite, em 1673, para ocupar 
uma cátedra de Filosofia na Universidade de 
Heidelberg.

Sendo assim, propomos uma reflexão 
sobre Spinoza, sua filosofia e o lugar da 
educação, trazendo algumas considerações 
sobre: o pioneirismo no que concerne a uma 
teoria da educação spinozana, encontrado no 
ensaio Spinoza como Educador; Spinoza e o 
exercício da docência, a partir da análise de sua 
biografia e de suas obras; os limites da docência 
para Spinoza, observados, especialmente com 
relação a Casearius, ao comerciante Willem van 
Blyenbergh e a Albert Burgh; e uma filosofia 
pedagógica e curativa.

O Pioneirismo de Rabenort sobre uma Teoria 
da Educação spinozana

Sobre a relação de Spinoza com a 
educação temos a obra do educador William 
Louis Rabenort, intitulada Spinoza como 
educador (Spinoza as Educator), publicada 
em 1911, texto que lhe assegurou o título 
de doutor pela Faculdade de Filosofia da 
Universidade de Columbia e que parece-nos ser 
o pioneiro no assunto. É constituída por uma 
apresentação do autor e mais cinco capítulos, 
nomeados, respectivamente: “A Possibilidade 
da Educação”; “Os Elementos da Natureza 
Humana”; “A Supremacia do Intelecto”; “As 
Complicações da Personalidade”; e, por fim, “O 
Critério da Educação”.

Ainda, essa obra foi traduzida para a 
língua portuguesa pelo Coletivo GT Benedictus 

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.16241



76 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

MIRANDA, Karine Vieira; ALVES, Daniela Ribeiro. Spinoza, a Educação e seus Limites:
Da aprendizagem ao exercício da docência curativa, p. 75-79.

de Spinoza, do qual fazemos parte, sendo 
coordenado pelo pesquisador Prof. Dr. Emanuel 
Angelo da Rocha Fragoso, prefaciado por Juliana 
Merçon e apresentado por Fernando Bonadia de 
Oliveira, sendo todos importantes pesquisadores 
contemporâneos da filosofia spinozana.

Com Spinoza como Educador, Rabenort 
busca indicar encadeamentos educacionais 
da filosofia spinozana, já contando que a 
partir dela viriam outros estudos, ainda mais 
minuciosos que justificassem suas ideias. Ainda, 
tendo em vista que caracteriza nosso filósofo 
como experimental e afiança que suas obras 
“[...] constituem a sua autobiografia”, para 
que se questionem suas teses, seria preciso 
experimentá-las como ordenamento de vida 
enquanto as avalia, além de estudá-las enquanto 
as julga (Rabenort, 2016, p. 57-58).

Ademais, embora não pretendamos aqui 
analisar, detidamente, a obra supracitada, 
destacamos o marco inicial da pesquisa, onde são 
examinadas as ações de Spinoza, enfatizando 
que, diferentemente de pedagogos como o suíço 
Johann Heinrich Pestalozzi e o alemão Friedrich 
Wilhelm August Frobel, nosso filósofo não 
demonstra interesse na educação das crianças. 
No entanto, ele também se omitiu da tarefa de 
ensinar adultos em algumas ocasiões, como é o 
caso da viúva proprietária da estalagem onde se 
hospedava, senhora van Velden, que o inquiriu 
sobre a salvação através da religião que adotara, 
quando recusou a oportunidade de ser professor 
em Heidelberg, quando esquivou-se de ensinar 
sua filosofia a Johannes Casearius e quando 
relutou em responder a missiva ofensiva de seu 
antigo discípulo, Albert Burgh (Rabenort, 2016, 
p. 65-72).

Portanto, mesmo diante de tantas 
possibilidades de que se questione a relação de 
Spinoza com a educação, Rabenort (2016, p. 73) 
tomou para si a tarefa de construir uma teoria da 
educação spinozana, contribuindo, ricamente, 
com muitos outros estudiosos que o tomam 
como ponto de partida para desenvolverem 
suas próprias pesquisas, dando continuidade a 
esse projeto grandioso e promissor. 
Spinoza e o exercício da docência

Segundo Colerus (s.d.), Spinoza estudou 
latim, inicialmente, com um mestre alemão e 
aperfeiçoou-se com Van den Enden, que também 
era médico, além de ter lido, avidamente, as 

obras de Descartes e de ter declarado que foi 
delas que obteve seu conhecimento filosófico. 
Acreditamos que essa convivência com seu 
preceptor médico, somada às leituras de 
Descartes, o influenciaram bastante quanto 
ao uso de termos mais comuns na Medicina, 
porém, aplicados à mente, tais como: curado, 
sarado e remédios.

Vejamos. Em primeiro lugar, o próprio título 
de sua primeira obra já nos chama bastante a 
atenção pelo uso do vocábulo “emenda”: Tratado 
da Emenda do Intelecto (Tractatus de Intellectus 
Emendatione) e é onde já antecipa questões que 
irá retomar na Ética e nos tratados políticos, 
tanto no que se refere ao indivíduo quanto ao 
que concerne à coletividade. Destaca “[...] que 
tudo o que é feito acontece segundo a ordem 
eterna e conforme leis certas na Natureza”, 
ordem que, em virtude da fraqueza humana, não 
pode ser alcançada pelo próprio conhecimento 
humano, mas que ele, individualmente, ao 
conceber haver certa natureza com maior firmeza 
que a sua, é incitado a buscar maneiras que o 
levem à perfeição. Esses meios são chamados de 
verdadeiros bens. No entanto, o sumo bem1 é o 
gozo, “[...] se possível”, dessa natureza com 
os demais indivíduos, não bastando ao homem 
obter uma natureza mais perfeita, esforçando-
se, ainda, para que outros também a alcancem, 
já que pertence à felicidade individual levar os 
outros ao mesmo entendimento (TIE, §12-14, 
grifos nossos).

Para isso, é fundamental, em primeiro 
lugar, compreender a natureza. Somente ao 
atingir esse entendimento, será possível formar 
a sociedade desejada de modo que o maior 
número de pessoas consiga isso da maneira 
mais simples e segura. Além disso, é necessário 
dedicar-se à Filosofia Moral, à Doutrina da 
Educação, à Medicina e à Mecânica, pois o 
objetivo de todas as ciências é alcançar a máxima 
perfeição humana (TIE, §13-16, grifos nossos). 
Assim, o processo de conhecimento começa 
no indivíduo, se expande para a coletividade 
e, em seguida, retorna às individualidades, 
visando alcançar mais pessoas. Isso nos leva 
a considerar, de forma implícita, um projeto 
pedagógico que promove a aprendizagem 
individual, que se amplia para a coletividade e 

1 “O bem supremo da mente é o conhecimento de Deus e 
a sua virtude suprema é conhecer Deus” (E4P28).



77Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

MIRANDA, Karine Vieira; ALVES, Daniela Ribeiro. Spinoza, a Educação e seus Limites:
Da aprendizagem ao exercício da docência curativa, p. 75-79.

retorna, de maneira mais acessível, àqueles que 
ainda não a atingiram.

Já na carta 9 conferimos haver uma 
expectativa por parte de nosso filósofo de que 
seu discípulo Casearius, com o tempo, alcançaria 
a maturidade, conquistando a cura para os seus 
erros juvenis (Ep9, grifos nossos).

Ainda, no prefácio da parte V da Ética 
Demonstrada Segundo a Ordem Geométrica 
(Ethica Ordine Geometrico Demonstrata), nosso 
filósofo esclarece que tratará da potência da 
mente e de seu poder sobre os afetos, cabendo à 
Medicina estabelecer “[...] por qual arte deve-se 
cuidar do corpo”, assim como compete à Lógica 
especificar a via para o aperfeiçoamento do 
intelecto (E5Pref). Logo, dando continuidade 
à sua tarefa de buscar a emenda do intelecto, 
a cura da mente, vai listar os cinco remédios 
para os afetos, isto é, aquilo que a mente pode 
contra eles: conhecê-lo, clara e distintamente; 
desvinculá-lo do afeto “[...] do pensamento 
da causa exterior” e vinculá-lo a pensamentos 
verdadeiros (E5P4S); priorizar o claro sobre 
o confuso pois, considerando o tempo, os 
afetos oriundos ou suscitados pela razão tem 
mais potência que os afetos que se referem 
às coisas singulares consideradas ausentes 
(E5P7); reforçar os afetos mais fortes, ou seja, 
aquele afeto referido à muitas e diversas causas 
(E5P9); ordenar e concatenar, adequadamente, 
as afecções do corpo (E5P10S). Além disso, 
resume-os da seguinte maneira:

1. No próprio conhecimento dos afetos. 2. Em 
que a mente faz uma separação entre os afetos 
e o pensamento de uma causa exterior que nós 
imaginamos confusamente. 3. No tempo, graças 
ao qual as afecções que se referem às coisas 
que compreendemos superam aquelas que se 
referem às coisas que concebemos confusa ou 
mutiladamente. 4. Na multiplicidade de causas 
que reforçam aqueles afetos que se referem às 
propriedades comuns das coisas ou a Deus. 5. 
Na ordem, enfim, com a qual a mente pode 
ordenar e concatenar os seus afetos entre si 
(E5P20S, grifos nossos).2

2 Cf. o original: “[...]1. In ipsa affectuum cognitione. 2. In eo, 
quod affectus a cogitatione causae externae, quam confuse 
imaginamur, separat. 3. In tempore, quo affectiones, quae 
ad res quas intelligimus referentur, illas superant, quae 
ad res referuntur, quas confuse seu mutilate concipimus. 
4. In multitudinem causarum, a quibus affectiones, quae 
ad rerum communes proprietates vel a Deum referuntur, 
foventur. 5. Denique in ordine, quo mens suos affectus 
ordinare et invicem concatenare potest” (E5, SO2, p. 293).

Portanto, cada ciência tem suas atribuições 
bem delimitadas, cabendo à Filosofia ocupar-
se de emendar a mente, curá-la, sará-la, assim 
como cabe à Lógica tratar do aperfeiçoamento 
da mente e à Medicina tratar dos cuidados com 
o corpo. 	

 Os Limites da Docência para Spinoza

Spinoza está, de fato, disposto a ensinar 
sua filosofia. No entanto, há limites para a 
docência. No caso de Casearius, impõe limites 
que se estabelecem a depender da maturidade 
do aprendiz, embora acredite que, com o 
tempo, esta maturidade virá. Tal esperança 
não existirá em relação a Blyenbergh, citado 
por Rabenort (2016, p. 152) como “[...] um 
antipático aspirante frustrado a discípulo”, com 
quem nosso filósofo troca algumas missivas que 
citaremos a seguir.

Blyenbergh toma a liberdade, em 1664, de 
escrever ao desconhecido Spinoza após ler os 
Princípios da Filosofia Cartesiana e seu apêndice, 
Pensamentos Metafísicos. Na carta 18, dentre 
outras pautas, descreve-se como um homem que 
ama a verdade e esforça-se pela ciência, além 
de requisitar resposta para algumas dúvidas 
sobre a obra (Ep18), retorno que é dado com 
bastante satisfação, onde nosso filósofo mostra-
se disposto a manter uma relação de amizade 
sincera com seu correspondente, considerando 
que ambos têm em comum, aparentemente, o 
amor pela verdade (Ep19).

Porém, na carta 20, Blyenbergh declara 
duas regras gerais a que segue sempre que se 
dedica à filosofia: “a primeira é o conceito claro 
e distinto em meu entendimento; a segunda 
é a palavra revelada de Deus ou a vontade de 
Deus” (Ep20) e, certamente, não escapa ao 
leitor, conhecedor da filosofia spinozana, o 
abismo que se cria entre eles em virtude das 
regras supracitadas, que levam nosso filósofo 
a responder que, embora tenha acreditado, ao 
ler a primeira missiva que as opiniões de ambos 
quase coincidiam, a partir da segunda percebe 
que seus pensamentos muito se diferem, não 
somente quanto “[...] as consequências afastadas 
que se extraem dos primeiros princípios, mas 
sobre os próprios princípios” (Ep21).

Todavia, Blyenbergh escreve novamente, 
destacando que ansiava que a carta anterior 
viesse com “resposta amigável e instrutiva”, 



78 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

MIRANDA, Karine Vieira; ALVES, Daniela Ribeiro. Spinoza, a Educação e seus Limites:
Da aprendizagem ao exercício da docência curativa, p. 75-79.

ao invés das duras exortações que o chegaram, 
inclusive, com a decisão de não convir mais a 
troca de correspondências com a finalidade de 
instrução mútua (Ep22, grifo nosso), o que leva 
Spinoza a arrematar que suas cartas não terão 
proveito algum para Blyenbergh e suas discussões 
serão inúteis, considerando “[...] que as bases 
sobre as quais queria que se erguesse a 
nossa amizade não estavam colocadas como 
acreditava” e, sendo a atitude mais sábia dedicar 
seu tempo aos seus trabalhos. Ainda assim, 
cordialmente, convida o correspondente para 
visitá-lo (Ep23, grifos nossos).

Após se encontrarem, Blyenbergh redige 
nova missiva com diversas dúvidas filosóficas 
(Ep24) e Spinoza expõe-lhe sua intenção e 
decisão, recusando-se a esclarecê-las e rogando 
que o correspondente renuncie ao pedido de 
resposta (Ep27).

A grande oportunidade de ser, oficialmente, 
professor, chega à Spinoza a convite do Eleitor 
Paladino, Carlos I Luís, por intermédio de uma 
carta-convite, escrita por seu conselheiro Jean 
Louis Fabritius, pedindo que aceite uma cátedra 
de filosofia na Universidade de Heidelberg, 
onde também leciona, assegurando que nosso 
filósofo terá liberdade de filosofar, contanto 
que não abuse desta a ponto de incomodar 
a religião oficial (Ep47), convite que nosso 
filósofo, gentilmente, declina, afirmando não 
ter sido atraído pela educação pública por dois 
motivos: em virtude de não querer comprometer 
a dedicação aos seus trabalhos filosóficos ao 
se entregar “[...] ao ensino na juventude” 
e por não saber, precisamente, quais limites 
conteriam sua liberdade de filosofar. Sendo 
assim, é detido por amar a tranquilidade que 
acredita só poder ser conservada ao se abster 
de lecionar publicamente (Ep48, grifo nosso).    

Há ainda Albert Burgh, outrora discípulo 
de Spinoza, que em 1675, o escreve informando 
de sua conversão ao catolicismo e arremata 
que, embora antes o admirasse, agora lastima 
sua condição, por ser dotado de belos dons 
divinos e, mesmo assim, deixar-se enganar 
“[...] pelo Príncipe dos espíritos malvados”, 
elaborando uma filosofia ilusória e quimérica, 
alvejando, principalmente, a obra cujo título é 
ímpio, o Tratado Teológico-Político, acusando-
lhe, dentre outros termos ofensivos, de herege, 
de pervertido por natureza, arrogante, soberbo, 

orgulhoso e “miserável homúnculo, verme vil da 
terra” (Ep67), carta que não fica sem resposta 
graças à insistência dos amigos de nosso filósofo 
que, em um primeiro momento, pensou deixar 
nas mãos do tempo a recondução de Burgh a 
si mesmo. Redige a resposta incluindo, dentre 
outras pautas, o destaque a militância do antigo 
pupilo em favor da “Igreja Romana” tendo, 
inclusive, já aprendido a ofender os opositores, 
refutando ainda: “E vós chamais de quimera 
uma filosofia que vós sequer conheceis! Ò 
jovem insensato [...]” (Ep76, grifos nossos). 
Logo, a maturidade esperada para Casearius 
também pode ser alcançada por Burgh, já que 
ambos são ainda jovens.  

Portanto, a educação tem seus limites. Para 
que o processo pedagógico seja exitoso é preciso 
respeitar o tempo de maturação intelectual 
de cada indivíduo, bem como que o professor 
tenha liberdade em seu labor pedagógico, além 
de ser essencial que aprendiz e mestre possuam 
princípios básicos comuns: o estreitamento de 
uma relação afetiva baseada na amizade e no 
amor pela verdade.

k k k



79Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

MIRANDA, Karine Vieira; ALVES, Daniela Ribeiro. Spinoza, a Educação e seus Limites:
Da aprendizagem ao exercício da docência curativa, p. 75-79.

Referências

COLERUS, Jean. A Vida de Spinoza. 
Tradução de Emanuel Angelo da Rocha Fragoso. 
Disponível em: https://benedictusdespinoza.
pro.br/biografias-de-spinoza-colerus.html. 
Acesso em: 20 jul. 2025.

DOMÍNGUEZ, Atilano. Introduccíon, traduccíon, 
notas y índice. In: SPINOZA, Benedictus. 
Correspondencia. Introducción, traduccíon, 
notas y índice de Atilano Domínguez. Madri: 
Alianza, 1988.

GEBHARDT, Carl (Ed.). Spinoza Opera. 
Im Auftrag der Heidelberger Akademie der 
Wissenschaften herausgegeben von Carl 
Gebhardt. Heidelberg: Carl Winter, 1925. 
Ristampa 1972. Milano: Edição eletrônica a 
cura di Roberto Bombacigno e Monica Natali, 
1998. 1 CD-ROM.

MERÇON, Juliana. Aprendizado Ético-
Afetivo: uma leitura spinozana da educação. 
Campinas: Alínea, 2009.

MERÇON, Juliana. Prefácio. In: RABENORT, 
William Louis. Spinoza como Educador. 
Tradução GT Benedictus de Spinoza; 
coordenação Emanuel Angelo da Rocha Fragoso 
/ Francisca Juliana Barros Sousa Lima. 1. ed. 
Fortaleza: EdUECE, 2016.

MEYER, Luís. Prefácio. In: SPINOZA, Benedictus. 
Princípios da Filosofia Cartesiana e 
Pensamentos Metafísicos. Tradução Homero 
Santiago, Luis César Guimarães Oliva. 1. ed. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2015.

OLIVEIRA, Fernando Bonadia de. Apresentação 
da tradução brasileira. In: RABENORT, William 
Louis. Spinoza como Educador. Tradução 
GT Benedictus de Spinoza; coordenação 
Emanuel Angelo da Rocha Fragoso/Francisca 
Juliana Barros Sousa Lima. 1. ed. Fortaleza: 
EdUECE, 2016.

RABENORT, William Louis. Spinoza como 
Educador. Tradução GT Benedictus de 
Spinoza; coordenação Emanuel Angelo da 
Rocha Fragoso / Francisca Juliana Barros Sousa 
Lima. 1. ed. Fortaleza: EdUECE, 2016.

SPINOZA, Benedictus. Ética. Tradução e 
notas de Tomaz Tadeu. 3. ed. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2010.

SPINOZA, Benedictus. Ética. Tradução Grupo 
de Estudos Espinosanos; coordenação Marilena 
Chaui. São Paulo: Editora da Universidade de 
São Paulo, 2015.

SPINOZA. Oeuvres IV: Ethique. Introduction 
et notes par Pierre-François Moreau et Piet 
Steenbakkers. Paris: PUF, 2020.

SPINOZA, Benedictus. Obra Completa II: 
Correspondência Completa e Vida. Tradução 
de J. Guinsburg, Newton Cunha e Roberto 
Romano. São Paulo: Perspectiva, 2014.

SPINOZA, Benedictus. Pensamentos Metafísicos; 
Tratado da Correção do Intelecto; 
Ética demonstrada à maneira dos 
geômetras. Tradução e notas da Parte I de 
Joaquim de Carvalho, tradução das Partes II e 
III de Joaquim Ferreira Gomes, tradução das 
Partes IV e V de Antônio Simões; Tratado 
Político; Correspondências. São Paulo: 
Nova Cultural, 2000. (Coleção Os Pensadores).

SPINOZA, Benedictus. Princípios da 
Filosofia Cartesiana e Pensamentos 
Metafísicos. Tradução Homero Santiago, Luis 
César Guimarães Oliva. 1. ed. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2015.

SPINOZA, Benedictus. Tratado Teológico-
Político. Tradução, introdução e notas Diogo 
Pires Aurélio. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 
(Paidéia).

k k k

https://benedictusdespinoza.pro.br/biografias-de-spinoza-colerus.html
https://benedictusdespinoza.pro.br/biografias-de-spinoza-colerus.html

