
81Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Razão, Conatus e Afetos:
O caminho spinozano para a liberdade

Kívina de Oliveira Ribeiro *

* Graduada em Filosofia e mestranda em Filosofia na 
Universidade Estadual do Ceará – UECE.

Introdução

A busca pela verdadeira liberdade, em 
Spinoza, exige uma transformação 

profunda do intelecto humano, capaz de se 
afastar da percepção distorcida da realidade 
proporcionada pelos afetos passivos. Estes, 
que não decorrem de causas adequadas, como 
paixões e desejos que escravizam o indivíduo, 
comprometem a percepção tanto do mundo 
quanto de si mesmo. Em contrapartida, os 
afetos ativos nascem quando se compreende 
racionalmente as causas das paixões e das 
ações, sendo frutos do conhecimento e da 
autodeterminação. Ao agir sob a luz da razão, 
o ser humano torna-se a causa adequada de 
seus afetos, em vez de permanecer objeto 
passivo de influências externas. Nesse sentido, 
a emancipação da mente ocorre na medida 
em que os afetos passivos são substituídos por 
afetos ativos, de modo que a vida passa a ser 
orientada não mais pela ignorância, mas pela 
compreensão adequada das causas que nos 
afetam, que reconhece a realidade tal como 
ela é. Essa liberdade racional culmina na 
beatitude, concebida por Spinoza como o mais 
elevado estado humano. Diferentemente de 
um prazer passageiro, a beatitude configura-
se como uma alegria profunda e duradoura, 
fruto do conhecimento pleno de Deus, isto é, 
da realidade enquanto totalidade ordenada e 
necessária. 

Trata-se, portanto, de uma satisfação 
vinculada ao aperfeiçoamento do intelecto, 
no qual este encontra a sua perfeição. Com 
efeito, a beatitude não corresponde a uma 
recompensa externa, mas à realização da mente 
que compreende e ama a realidade tal como ela 
é. Para alcançar essa condição, Spinoza indica 
como primeiro passo a correção do intelecto: 

“Antes de tudo, porém, deve excogitar-se o modo 
de curar o intelecto e purificá-lo quanto possível 
desde o começo, a fim de que entenda tudo 
felizmente sem erro e da melhor maneira.” (TIE, 
§16). A purificação do intelecto é indispensável 
para superar o apego às coisas efêmeras, raiz 
das paixões que perturbam a mente, e atingir 
a verdadeira liberdade. O presente artigo tem 
por objetivo examinar, a partir do Tratado da 
Reforma do Intelecto (TIE)1 e, sobretudo, da 
Ética2, o papel do aperfeiçoamento do intelecto 
e da ordenação dos afetos no caminho que 
conduz à beatitude. Pretende-se mostrar 
como, em Spinoza, a liberdade não consiste 
na ausência de limites, mas na compreensão 
racional da ordem necessária da natureza, de 
modo que a vida racional se apresenta como o 
percurso que conduz à plenitude da mente.

A necessidade da correção do intelecto

Segundo Spinoza, a verdadeira 
liberdade só pode ser alcançada por meio do 
conhecimento adequado. Para o filósofo, a 
liberdade não consiste no arbítrio desregrado 
ou na mera possibilidade de escolher entre 
alternativas, mas na compreensão racional da 
ordem necessária da Natureza. Assim, ser livre 
é compreender as causas que nos determinam, 
agindo em conformidade com a nossa natureza 
como ela é, sem distorções oriundas de afetos 
passivos ou paixões: 

1 Para citar o Tratado da Reforma do Intelecto, utilizo sua 
nomenclatura original em latim, Tractatus de Intellectus 
Emendatione (abreviado como TIE), seguida do símbolo 
“§” e do número correspondente ao parágrafo da obra.
2 Para as citações da Ética de Spinoza, utilizo a 
abreviação E para identificar a obra, seguida pelo número 
correspondente à parte (1, 2, 3, 4 ou 5) e, em seguida, 
pelo identificador específico: Def para definições, Ax 
para axiomas, P para proposições e Ap para apêndices, 
sempre acompanhados do número correspondente (por 
exemplo, E1Def3 refere-se à terceira definição da Parte 
1; E2Ax2, ao segundo axioma da Parte 2; E3P5, à quinta 
proposição da Parte 3; E4Ap, ao apêndice da Parte 4).

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.16211



82 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

RIBEIRO, Kívina de Oliveira. Razão, Conatus e Afetos: O caminho spinozano para a liberdade, p. 81-87.

Os homens enganam-se ao se julgarem livres, 
julgamento a que chegam apenas porque estão 
conscientes de suas ações, mas ignoram as 
causas pelas quais são determinados. É, pois, 
por ignorarem a causa de suas ações que os 
homens têm essa ideia de liberdade. (E2P35).

Para vivenciar à felicidade suprema, é 
imprescindível aprimorar uma liberdade que 
decorra do conhecimento adequado da Subs-
tância, ou seja, a totalidade do que existe. Essa 
liberdade dos modos finitos envolve um deter-
minismo, onde as leis naturais regem a ordem 
do universo. Por isso, quanto mais o ser humano 
compreende a ordem necessária da Natureza, 
isto é, a Substância manifestando-se por infinitos 
modos, mas ele se liberta da servidão dos afe-
tos passivos e do domínio das causas externas. 
Essa libertação não consiste em romper o enca-
deamento causal das coisas, mas em tornar-se 
cônscio dele, agindo segundo a razão. Nesse 
sentido, a liberdade spinozana é inseparável do 
conhecimento, pois apenas quem entende os ne-
xos causais que constituem sua existência pode 
guiar-se por ideias adequadas e, assim, agir em 
vez de apenas padecer (E4P67). É justamente a 
ausência desse conhecimento adequado que leva 
à falsidade e à servidão: como diz Spinoza, “a 
falsidade consiste na privação de conhecimento 
que as ideias inadequadas, ou seja, mutiladas e 
confusas, envolvem” (E2P35).

As ideias inadequadas nos aprisionam 
porque não revelam a realidade tal como 
ela é, mas nos mantêm nas aparências e nas 
paixões. Spinoza mostra ainda que essas ideias 
inadequadas não surgem por acaso: “seguem-
se umas das outras com a mesma necessidade 
que as ideias adequadas” (E2P36). Isso significa 
que a ignorância também possui uma ordem e 
causalidade própria, e que só pode ser superada 
pelo esforço contínuo do intelecto em buscar 
clareza e distinção. Portanto, a liberdade não 
depende apenas de querer ser livre, mas de 
um trabalho racional constante para substituir 
ideias confusas por ideias adequadas.

O jovem Spinoza já criticava o desejo cego 
por bens materiais e as metas convencionais 
buscadas pela maioria das pessoas, afirmando 
que tais objetivos apenas distraem a mente e 
impedem o reconhecimento do que é eterno e 
necessário. No Tratado da Reforma do Intelecto 
(TIE), o filósofo fala: “Verificava, assim, que 
se, por acaso, a suprema felicidade consistisse 

naquelas coisas, iria privar-me delas; se, porém, 
nelas não se encontrasse e só a elas me dedicasse, 
também careceria da mesma felicidade” (TIE, 
§2). Dessa forma, Spinoza demonstra que o 
apego a bens passageiros desvia o intelecto de 
seu verdadeiro propósito. Essa perspectiva se 
distancia da visão convencional da felicidade, 
que é frequentemente associada à posse de bens 
materiais, ao prazer sensível e à aprovação social. 
Para Spinoza, essas metas externas são fontes 
de distração, pois elas não apenas não levam à 
verdadeira felicidade, mas também impedem o 
desenvolvimento do intelecto e da virtude. Ao 
contrário, a verdadeira felicidade consiste na 
realização plena da própria natureza humana, 
que é alcançada através do aperfeiçoamento 
contínuo do intelecto, permitindo ao ser 
humano viver de acordo com a ordem natural.

A correção do intelecto se torna, portanto, 
uma necessidade fundamental para o ser 
humano. Ao perceber suas próprias limitações 
e fraquezas, o indivíduo é movido a buscar uma 
perfeição maior, como expresso em outro trecho 
do TIE: “O homem concebe alguma natureza 
humana muito mais firme que a sua, vendo, ao 
mesmo tempo, que nada obsta a que adquira 
tal natureza, sente-se incitado a procurar os 
meios que o conduzam a tal perfeição” (TIE, 
§13). O conhecimento adequado das causas e 
da ordem natural culmina na experienciação da 
beatitude, isto é, pela união do intelecto e do 
corpo à ordem necessária da Natureza. Spinoza 
reforça que “é da natureza da razão considerar 
as coisas não como contingentes, mas como 
necessárias” (E2P44). Ou seja, a razão não vê 
os eventos como frutos do acaso, mas como 
expressões inevitáveis da ordem da Natureza. 
Essa mudança de perspectiva, do contingente ao 
necessário, é o que permite ao ser humano agir 
com liberdade verdadeira, pois compreende que 
tudo se dá conforme uma ordem necessária.

Spinoza sintetiza essa ideia na Ética ao 
afirmar que “a ordem e a conexão das ideias é 
o mesmo que a ordem e a conexão das coisas” 
(E2P7). Isso significa que a beatitude não é 
apenas uma experiência intelectual, mas uma 
vivência integral que envolve o ser humano em 
sua totalidade, unindo mente, corpo e a Natureza.

Spinoza destaca que, ao compreender as 
causas que o determinam, o ser humano aumenta 
sua capacidade de agir, deixando de ser conduzido 



83Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

RIBEIRO, Kívina de Oliveira. Razão, Conatus e Afetos: O caminho spinozano para a liberdade, p. 81-87.

apenas por influências externas e tornando-se 
mais ativo em sua existência. Assim, a verdadeira 
liberdade não é um estado de ausência de 
restrições, mas um estado de conformidade com 
a razão, onde as ações se tornam um reflexo da 
compreensão adequada da realidade. A liberdade 
é, portanto, uma consequência do conhecimento: 
quanto mais entendemos a natureza das coisas e a 
conexão entre elas, mais livres nos tornamos, pois 
somos capazes de agir conforme as leis naturais 
que regem o universo.

O filósofo vai ainda mais longe ao sugerir 
que a verdadeira felicidade ou beatitude não 
depende da obtenção de bens materiais ou 
da realização de desejos transitórios, mas da 
união do intelecto com a ordem necessária da 
Natureza. Nesse sentido, a felicidade não é 
um estado de prazer momentâneo, mas uma 
vivência contínua que se desenvolve com o uso 
da razão e encontra sua plenitude na scientia 
intuitiva. Ao buscar a perfeição do intelecto e 
da razão, o homem encontra sua verdadeira 
realização, uma realização que não é passageira 
nem dependente de fatores externos.

Em suma, a liberdade e a felicidade, para 
Spinoza, não são condições externas ou algo a 
ser conquistado por meios externos, mas são, 
antes, o resultado do conhecimento adequado, 
da correção do intelecto e da compreensão 
da ordem natural. A busca por um bem fixo e 
imutável, que é a verdadeira liberdade, não é 
algo que se conquista fora de si, mas se alcança 
por meio do próprio processo de conhecimento 
e aperfeiçoamento do intelecto, alinhado com a 
virtude e a razão.

Conatus e a ordenação dos afetos

Após compreendida a necessidade da 
correção do intelecto para experienciar um 
conhecimento adequado e, por conseguinte, a 
beatitude, torna-se imprescindível compreender 
o papel fundamental que o conatus, o esforço 
para perseverar na existência, desempenha 
nesse processo. Em Spinoza, esse conceito 
não é apenas um impulso biológico, mas uma 
manifestação da própria essência de cada coisa. 
Em E3P6, ele declara que “cada coisa esforça-se, 
tanto quanto está em si, por perseverar em seu 
ser”, e esse esforço é sustentado pela potência 
pela qual ela existe e age, ou seja, pela potência 
divina expressa singularmente em cada modo.

Esse conatus não é um ato isolado da 
vontade, mas sim a essência atual da coisa, 
conforme o próprio autor afirma na E3P7: “o 
esforço pelo qual cada coisa se esforça por 
perseverar em seu ser nada mais é do que a sua 
essência atual.” No caso do ser humano, esse 
esforço se manifesta de diferentes maneiras, 
conforme a clareza e distinção das ideias que 
possui, isto é, segundo o gênero de conhecimento 
que sua mente é capaz de experienciar.

Spinoza destaca em E3P9 que “a mente, 
quer enquanto tem ideias claras e distintas, 
quer enquanto tem ideias confusas, esforça-se 
por perseverar em seu ser por uma duração 
indefinida, e está consciente desse seu esforço.” 
Esse aspecto é relevante, pois indica que, 
mesmo em estados de ignorância ou confusão, 
o ser humano não deixa de lutar por sua própria 
continuidade no existir. Contudo, a eficácia 
e a direção desse esforço variam conforme o 
tipo de ideias presentes. É nesse ponto que a 
advertência do Prefácio da Parte IV ressoa com 
força: “Chamo de servidão a impotência humana 
para regular e refrear os afetos. Pois o homem 
submetido aos afetos não está sob seu próprio 
comando, mas sob o do acaso, a cujo poder 
está a tal ponto sujeito que é, muitas vezes, 
forçado, ainda que perceba o que é melhor para 
si, a fazer, entretanto, o pior.” Essa passagem 
crucial descreve a condição de servidão como a 
incapacidade de refrear os próprios afetos. Uma 
pessoa dominada por afetos que não compreende 
age impulsivamente, como se estivesse à mercê 
de forças externas, mesmo quando sua razão 
lhe indica outro caminho. Assim, a ignorância 
pode levar à servidão das paixões, enquanto as 
ideias adequadas ordenam os afetos e libertam 
o homem.

O esforço de perseverar no ser se expressa 
como apetite e desejo. No escólio da E3P9, 
Spinoza afirma que “entre apetite e desejo não 
há nenhuma diferença, excetuando-se que, 
comumente, refere-se o desejo aos homens à 
medida que estão conscientes de seu apetite.” O 
apetite é a inclinação básica, enquanto o desejo 
é o apetite acompanhado da consciência do 
indivíduo. Contudo, como Spinoza aponta no 
Prefácio da Parte IV, “[...] em geral, os homens 
desconhecem as causas de seus apetites. Pois, 
como já disse muitas vezes, os homens estão, 
de fato, conscientes de suas ações e de seus 



84 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

RIBEIRO, Kívina de Oliveira. Razão, Conatus e Afetos: O caminho spinozano para a liberdade, p. 81-87.

apetites, mas desconhecem as causas pelas 
quais são determinados a apetecer algo.” Essa 
falta de clareza sobre as origens de nossos 
desejos nos impede de avaliá-los racionalmente 
e, consequentemente, de direcionar nosso 
conatus de forma eficaz. Vivemos muitas vezes 
iludidos pelas aparências, buscando objetos 
que imaginamos trazer prazer, sem entender as 
verdadeiras causas de nossa busca.

A ordenação dos afetos consiste, assim, 
não em suprimi-los, mas em conduzi-los pela 
luz da razão, como será melhor exposto nas 
proposições subsequentes. Spinoza, ao definir os 
afetos fundamentais (alegria, tristeza e desejo), 
mostra que os demais derivam desses três. Em 
E3P11, estabelece uma “relação” entre o corpo 
e a mente: “Se uma coisa aumenta ou diminui, 
estimula ou refreia a potência de agir de nosso 
corpo, a ideia dessa coisa aumenta ou diminui, 
estimula ou refreia a potência de pensar de nossa 
mente.” Ou seja, paralelismo psicofísico: o que 
acontece no corpo afeta a mente e vice-versa 
por correspondência. Portanto, a busca pelo 
aperfeiçoamento intelectual e a ordenação dos 
afetos são processos interligados. Em E4P3, ele 
reforça essa interdependência, ao afirmar que “A 
força pela qual o homem persevera no existir é 
limitada e é superada, infinitamente, pela potência 
das causas exteriores.” Essa proposição nos 
lembra da nossa vulnerabilidade e da constante 
influência que o mundo externo exerce sobre nós. 
Compreender essa limitação é o primeiro passo 
para não se deixar dominar por essas forças.

A mente busca naturalmente aquilo que 
aumenta sua potência de agir. Conforme a 
E3P12: “A mente esforça-se, tanto quanto pode, 
por imaginar aquelas coisas que aumentam 
ou estimulam a potência de agir do corpo.” A 
imaginação, nesse contexto, não é o oposto da 
razão, mas o seu ponto de partida. O homem, 
ao perceber que certas ideias o conduzem à 
tristeza, ou seja, à diminuição de sua potência 
de agir, tenderá a afastar-se dessas ideias e 
aproximar-se daquelas que o conduzem à 
alegria, isto é, a um aumento de perfeição.3 Em 

3 A busca pelo verdadeiro bem deve, então, se orientar 
para aquilo que é eterno e imutável, uma ideia que Spinoza 
reforça ao dizer que o homem, ao perceber suas fraquezas 
e limitações compreende a ordem natural, e se vê movido 
a buscar uma perfeição maior: “O homem concebe alguma 
natureza humana muito mais firme que a sua, vendo, ao 
mesmo tempo, que nada obsta a que adquira tal natureza, 

E4P5, complementa essa ideia ao afirmar que 
“A força e a expansão de uma paixão qualquer, 
assim como sua perseverança no existir, são 
definidas não pela potência com que nos 
esforçamos por perseverar no existir, mas pela 
potência, considerada em comparação com 
a nossa, da causa exterior.” Isso significa que 
a intensidade e a duração de nossas paixões 
dependem mais da força das causas externas 
que as provocam do que da nossa própria 
força interior. a perseverança lúcida no ser, 
que culmina na alegria ativa da mente que 
compreende, isto é, na beatitude. Além disso, 
em E4P6 ele diz: “A força de uma paixão ou 
de um afeto pode superar as outras ações do 
homem, ou sua potência, de tal maneira que 
este afeto permanece, obstinadamente, nele 
fixado,” ilustrando o poder das paixões não 
reguladas. Um ódio persistente, por exemplo, 
pode consumir a energia de uma pessoa, 
impedindo-a de buscar o que realmente lhe é 
útil e de agir de forma racional.

A E4P7 oferece um princípio fundamental 
para essa ordenação: “Um afeto não pode ser 
refreado nem anulado senão por um afeto 
contrário e mais forte do que o afeto a ser 
refreado.” Isso implica que a razão, por si só, 
não basta para dominar as paixões. É necessário 
cultivar afetos ativos, nascidos da compreensão 
e do conhecimento, que sejam mais fortes do 
que as paixões. Por exemplo, o entendimento 
da natureza transitória das coisas e da 
interconexão entre todos os seres pode gerar 
um afeto ativo de serenidade que enfraquece o 
medo da perda. A ressignificação das paixões 
e a conquista de uma vida guiada por ideias 
adequadas dependem do uso da razão, o que 
exige o contínuo aperfeiçoamento do intelecto.

Em E4P20, Spinoza reforça a ligação entre 
o conatus e a virtude: “Quanto mais cada um 
busca o que lhe é útil, isto é, quanto mais se 
esforça por conservar o seu ser, e é capaz disso, 
tanto mais é dotado de virtude; e, inversamente, 
à medida que cada um se descuida do que lhe é 
útil, isto é, à medida que se descuida de conservar 
o seu ser, é impotente.” Agir virtuosamente, 
portanto, não é um ato de abnegação, mas a 

sente-se incitado a procurar os meios que o conduzam a 
tal perfeição” (TIE, §13). Este desejo leva-o à beatitude, 
onde o indivíduo não apenas alcança um conhecimento 
intelectual da ordem natural, mas também se percebe 
submerso nessa ordem natural.



85Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

RIBEIRO, Kívina de Oliveira. Razão, Conatus e Afetos: O caminho spinozano para a liberdade, p. 81-87.

própria expressão de um conatus que busca o 
que é verdadeiramente útil para o nosso bem-
estar a longo prazo.

Em última análise, Spinoza mostra que 
o desejo humano não é um capricho volúvel, 
mas expressão da essência e da necessidade. Em 
E4P59 ele oferece uma perspectiva crucial sobre a 
possibilidade de libertação: “A todas as ações às quais 
somos determinados, em virtude de um afeto que é 
uma paixão, podemos ser determinados, sem esse 
afeto, pela razão.” Através do conhecimento e da 
compreensão das causas de nossos afetos, podemos 
transformar a maneira como somos afetados. 
Em vez de sermos passivamente impulsionados 
por uma paixão como a raiva, podemos, através 
da razão, compreender as causas dessa raiva 
e agindo de maneira construtiva, movidos por 
afetos ativos que expressam a razão, como a 
justiça e a determinação. Essa transformação dos 
afetos passivos em ativos é o cerne da liberdade 
spinozana. O desejo bem ordenado, instruído pela 
razão, é o próprio caminho para a liberdade, pois 
quanto mais uma pessoa age, mais se aproxima 
da sua natureza verdadeira e, por conseguinte, da 
beatitude. 

A vida racional como caminho para a beatitude

Após explorarmos a intrínseca ligação 
entre o conatus, a ordenação dos afetos e o 
aperfeiçoamento do intelecto, emerge um 
caminho claro para a compreensão da vida 
plena em Spinoza: uma existência na qual a 
razão, ao modular e compreender os afetos, 
culmina no predomínio dos afetos ativos. Em 
E4P26 ilumina essa via ao afirmar que “Tudo 
aquilo pelo qual, em virtude da razão, nós 
nos esforçarmos, não é senão compreender; 
e a mente, à medida que utiliza a razão, não 
julga ser-lhe útil senão aquilo que a conduz 
ao compreender”. A demonstração dessa 
proposição desvela a essência da busca racional. 
Spinoza nos lembra que o próprio esforço 
para perseverar no ser (conatus) é a essência 
de cada coisa. No caso da razão, sua essência 
reside na capacidade de compreender clara e 
distintamente. Portanto, quando nossas ações e 
nossos afetos são mediados pela razão, nosso 
esforço fundamental se direciona naturalmente 
para a atividade de compreender.

Essa busca pela compreensão não é um 
mero exercício intelectual abstrato, mas o 

próprio fundamento da virtude, como Spinoza 
aponta na demonstração. O esforço da mente 
para perseverar em seu ser, acompanhado 
pela razão que compreende e transforma os 
afetos, é o esforço para compreender. E essa 
compreensão crescente, por sua vez, fortalece 
os afetos ativos, que são intrinsecamente úteis 
ao nosso ser.

É crucial notar que, para Spinoza, essa 
busca pela compreensão não é motivada por um 
fim externo ou por uma recompensa futura, como 
ele esclarece na demonstração da E4P25. Pelo 
contrário, a própria natureza da mente racional 
a leva a considerar como bom e útil apenas 
aquilo que nutre e expande sua capacidade de 
compreender, gerando, assim, afetos de alegria 
e amor intelectual. A compreensão se torna, 
assim, um fim em si mesmo, intrinsecamente 
ligada à realização da potencialidade da mente 
e à experiência de afetos ativos.

Nesse sentido, a vida racional se apresenta 
como o caminho para a beatitude, não como a 
supressão dos afetos, mas como um processo pelo 
qual os afetos passivos são progressivamente 
transformados em afetos ativos. Quanto mais a 
mente se dedica à compreensão da natureza, de 
si mesma e de Deus, mais ela se torna ativa e 
experimenta afetos que aumentam sua potência 
e seu contentamento. Essa atividade da mente, 
impulsionada pela razão na modulação dos 
afetos, é o que Spinoza associa à liberdade e à 
própria beatitude.

Na E5P7, o filósofo aprofunda essa ideia 
ao afirmar que “Desde que se tome o tempo em 
consideração, os afetos que provêm da razão ou 
que ela suscita são mais potentes do que aqueles 
que estão referidos a coisas singulares que 
consideramos como ausentes”. Spinoza explica 
que os afetos baseados na razão estão ligados 
às propriedades comuns das coisas, que são 
sempre presentes à nossa compreensão. Essa 
constância faz com que esses afetos racionais 
se tornem mais estáveis e, com o tempo, mais 
poderosos do que os afetos ligados a coisas 
singulares e mutáveis que imaginamos como 
ausentes. Isso reforça a ideia de que cultivar 
a compreensão e os afetos ativos contribui o 
aumento da potência humana.

Além disso, a E5P10 explica o poder da 
mente racional sobre o corpo: “Durante o 
tempo em que não estamos tomados por afetos 



86 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

RIBEIRO, Kívina de Oliveira. Razão, Conatus e Afetos: O caminho spinozano para a liberdade, p. 81-87.

que são contrários à nossa natureza, nós temos 
o poder de ordenar e concatenar as afecções do 
corpo segundo a ordem própria do intelecto”. 
Spinoza argumenta que os afetos contrários 
à nossa natureza (os afetos passivos que nos 
impedem de compreender) enfraquecem a 
capacidade da mente de agir. Em contrapartida, 
quando a mente não está sob o domínio dessas 
paixões, ela possui a capacidade de organizar as 
experiências do corpo de acordo com a ordem 
lógica do intelecto, formando ideias claras e 
distintas e deduzindo umas das outras.

O Escólio dessa proposição é 
particularmente rico, oferecendo um guia 
prático para a vida racional. Spinoza sugere que, 
mesmo antes de atingirmos um conhecimento 
integral de nossos afetos, podemos estabelecer 
princípios corretos de vida, regras seguras 
baseadas na razão, e aplicá-los continuamente 
às situações cotidianas. Essa prática constante 
grava essas regras em nossa imaginação, 
tornando-as mais acessíveis e influentes em 
nossas reações. O exemplo de combater o ódio 
com o amor e a generosidade ilustra como a 
razão pode direcionar nossos afetos de maneira 
construtiva. Ao internalizarmos os benefícios 
da virtude e da compreensão da necessidade 
da natureza, os afetos passivos tendem a perder 
sua força.4

Assim, a vida racional, nutrida pela busca 
constante da compreensão e pela aplicação 
dos princípios da razão na ordenação de 
nossos pensamentos e afetos, emerge como o 
caminho para a beatitude. Não se trata de uma 
existência ascética e desprovida de afetos, mas 
de uma vida onde os afetos são ordenados pela 
clareza da razão, tornando-se fontes de alegria 
e fortalecimento de nossa potência de agir e 
compreender. À medida que nossa mente e 
nossos afetos se fortalecem pela compreensão 
racional, nos aproximamos cada vez mais 
da beatitude. A razão, portanto, não anula a 
afetividade humana, mas a eleva e a direciona 
para a realização de seu potencial.

4 “Portanto, o melhor que podemos fazer, enquanto não 
temos um conhecimento perfeito de nossos afetos, é 
conceber um princípio correto de viver, ou seja, regras 
seguras de vida, confiá-las à memória, e aplicá-las 
continuamente aos casos particulares que, com frequência, 
se apresentam na vida, para que nossa imaginação seja, 
assim, profundamente afetada por elas, de maneira que 
estejam sempre à nossa disposição.” (E5P10 Esc).

Dessa forma, a verdadeira felicidade, 
ou beatitude, em Spinoza, é uma experiência 
que advém da união da mente com a Natureza 
inteira. Quando o conatus é guiado pelo 
intelecto e orientado pelo conhecimento 
adequado, ele se conforma à ordem necessária 
da Natureza, levando em consideração tanto os 
afetos passivos, que nos sujeitam às influências 
externas, quanto os afetos ativos, que aumentam 
nossa potência de agir e nos aproximam da 
verdadeira liberdade. Esse aperfeiçoamento, 
que envolve o conhecimento adequado de si 
mesmo, é inseparável do conhecimento de 
Deus, pois compreender a própria essência é 
reconhecer seu lugar no plano de imanência 
que constitui a realidade. Finalmente, a busca 
pelo conhecimento torna-se um caminho vital 
para experienciar a verdadeira beatitude.

k k k

 



87Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

RIBEIRO, Kívina de Oliveira. Razão, Conatus e Afetos: O caminho spinozano para a liberdade, p. 81-87.

Referências 
SPINOZA, Benedictus de. Tratado da reforma 
do intelecto. São Paulo: Abril Cultural, 1983. 
(Os Pensadores).

SPINOZA, Benedictus de. Ética. 2. ed. Tradução 
de Tomaz Tadeu. Belo Horizonte: Autêntica, 
2009.

k k k


