
69Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

A amizade como resistência:
Spinoza e La Boétie diante das relações servis

Henrique Lima da Silva *

* Doutor em Filosofia (UFC), Membro do coletivo GT 
Benedictus de Spinoza. 

É, em verdade, um belo nome e digo da maior 
afeição o nome de irmão; e por isso La Boétie e eu 
o empregamos quando nos tornamos amigos; mas 
na realidade, a comunidade de interesses, a partilha 
dos bens, a pobreza de um como consequência da 
riqueza de outro, destemperam consideravelmente 
a união formal. Em devendo os irmãos, para vencer 
neste mundo, seguir o mesmo caminho, andar com 
passo igual, inevitável se torna que se choquem 
amiúde. Mais ainda: é a correspondência dos gostos 
que engendra essas verdadeiras e perfeitas amizades 
e não para que ela se verifique, entre pai e filho, ou 
entre irmãos os quais podem ter gostos totalmente 
diferentes. (MONTAIGNE- Ensaios).

Introdução

A noção de amizade, tal como aparece no 
Discurso da Servidão Voluntária de Étienne 

de La Boétie, revela-se não apenas como um 
afeto intersubjetivo, mas como categoria 
fundamental para a compreensão da gênese e 
da manutenção das relações políticas. Ainda 
que de maneira pontual, a amizade emerge no 
texto como chave hermenêutica para decifrar 
os mecanismos que sustentam a dominação 
tirânica, não apenas pela imposição do poder 
de um sobre muitos, mas sobretudo pela adesão 
voluntária daqueles que, por diferentes motivos, 
se submetem a essa dominação. Como observa 
Claude Lefort, o texto de La Boétie desloca-se 
de um discurso sobre o poder para um discurso 
do político, no qual a figura do “amigo” assume 
papel central enquanto destinatário implícito de 
uma aliança ética que se contrapõe ao consenso 
servil. Nesse contexto, a amizade torna-se índice 
de um vínculo entre sujeitos que, preservando 
a memória da liberdade, recusam-se à lógica da 
sujeição voluntária.

A crítica de La Boétie não se dirige 
exclusivamente ao tirano, mas à tessitura 
afetiva, simbólica e institucional que permite 

sua constituição. Assim, o discurso convoca os 
leitores não à ação direta ou revolucionária, 
mas à recusa consciente e racional do servir, 
fundada na recuperação de princípios éticos 
compartilhados entre os que não perderam 
a noção de liberdade. A amizade, entendida 
como relação fundada na igualdade, na estima 
recíproca e na virtude, opõe-se frontalmente 
às relações servis, marcadas pela bajulação, 
pela idolatria e pela degradação da autonomia. 
A figura do amigo, nesse sentido, simboliza o 
sujeito capaz de resistir à sedução do poder, 
mantendo-se fiel aos deveres comuns da 
amizade que, quando pervertidos, podem dar 
origem à legitimação do tirano.

Nesse horizonte, a filosofia de 
Benedictus de Spinoza1 apresenta importantes 
desdobramentos conceituais ao articular a 
amizade no interior de uma ontologia imanente 
e de uma ética dos afetos. Inserido numa 
concepção naturalista segundo a qual tudo 
quanto existe é expressão da substância única 
do Deus sive natura (Deus ou a Natureza), o 
homem, enquanto modus dessa substância, é 
determinado por sua potência de agir e pelos 
afetos que o atravessam. Spinoza propõe que, 
sob a condução da razão, nada é mais útil ao 
homem do que outro homem, sendo a amizade 
uma das formas mais elevadas de expressão da 
liberdade. A união entre os indivíduos livres, 
alicerçada na generosidade e na firmeza, afetos 
1 Para a citação das obras de Spinoza, utilizaremos as 
siglas TTP para o Tratado Teológico-Político; TP para 
o Tratado Político; Ep para as Cartas e E para a Ética. 
Quanto às citações referentes às divisões internas do 
Tratado Político e do Tratado Teológico-Político, 
utilizaremos algarismos romanos para as grandes 
divisões (Partes ou Capítulos) e algarismos arábicos 
para as subdivisões (parágrafos ou outras); já para as 
citações internas da Ética, indicaremos a parte citada em 
algarismos romanos, seguida da letra correspondente 
para indicar as definições (Def), axiomas (A), proposições 
(P.), prefácios (Pref.), demonstração (Dem), corolários 
(C) e escólios (Esc), com seus respectivos números

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.16107



70 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Henrique Lima da. A amizade como resistência: Spinoza e La Boétie diante das relações servis, p. 69-73.

ativos derivados da razão, constitui a base de 
uma vida coletiva fundada na potência comum, 
em oposição às formas de servidão promovidas 
pelo medo, pela superstição e pela ignorância.

Este artigo propõe uma investigação 
comparativa entre os conceitos de amizade 
presentes nas obras de La Boétie e de Spinoza, 
tendo como fio condutor sua relevância no 
combate às diversas formas de servidão. A 
partir da hipótese de que a amizade, em ambos 
os autores, não se reduz a um vínculo afetivo 
privado, mas se configura como operador ético-
político central, busca-se examinar os modos 
pelos quais esse conceito articula liberdade, 
igualdade e resistência. Serão analisados, por um 
lado, os “deveres comuns da amizade” enquanto 
limites éticos à servidão voluntária em La Boétie; 
por outro, os afetos racionais e a constituição da 
sociabilidade livre em Spinoza, como formas de 
construção de um corpo político mais potente. 
Em última instância, pretende-se demonstrar que, 
tanto em La Boétie quanto em Spinoza, a amizade 
se apresenta como condição de possibilidade 
para a constituição de uma comunidade política 
emancipada das relações servis.

O conceito de amizade em La Boétie 
O tema amizade, no Discurso de La Boétie, 

surge em alguns momentos pontuais, onde sua 
compreensão é de fundamental importância 
para entendermos a proposta de La Boétie sobre 
a gênese e combate da servidão voluntária a 
qual apresenta não só a figura do tirano, mas 
como as relações servis surgem para criar 
e sustentar o tirano. A leitura do Discurso ou 
melhor, como acentua Claude Lefort, a fala de 
La Boétie que se faz ser ouvida é sob o prisma 
político da amizade.

[...] o registro do escrito, o discurso político cede 
diante de um discurso sobre o político. Mas é 
preciso reconhecer que esse último não deixa de 
ser político e comporta ainda um destinatário, 
ele estabelece uma aliança com uma categoria 
de leitores e dela exclui uma outra. Dirige-se 
àqueles que estão dispostos a acolher os sinais 
que dispensa, que tem vontade, desejo de ir ao 
seu encontro. Ao destinatário, o escritor até diz, 
indiretamente, o seu nome: o amigo.2

Com efeito, após se questionar a razão 
de tantos burgos, tantas cidades e nações se 
renderem a um só, a este que só tem o poderio 

2 LEFORT, Claude. O nome de um. 1982, p. 129.

que lhes dão, que o poder de os prejudicar só 
o tem em razão da vossa vontade de suportá-
lo. Estes homens submetidos, não pela força, 
mas de algum modo encantados ou mesmo 
enfeitiçados pelo o nome de um, aquele de 
quem não se deve temer o seu poderio e nem 
muito menos amar suas qualidades, pois ele 
mesmo é um desumano e feroz. Se é um só, 
qual o motivo de muitos se submeterem a um? 
Uma das condições propícias para se instaurar 
um regime de servidão é a fraqueza humana. 

Dada a nossa fraqueza, não temos a condição 
de sempre sermos o mais forte, por esse motivo La 
Boétie explica “ se uma nação é obrigada pela força 
da guerra a servir a um, como a cidade de Atenas 
aos trinta tiranos, não é de se espantar que ela 
sirva, mas de se lamentar o acidente”3, continua 
La Boétie, não se trata nem de se espantar ou 
mesmo se lamentar, mas sim carregar o mal de 
maneira paciente e aguardar uma melhor fortuna. 
Por isso, há a necessidade de contemporizarmos, 
precisamos ser flexíveis e suportar pacientemente 
as situações as quais não somos o mais forte. Isso, 
todavia, não quer dizer que devemos aceitar tais 
circunstâncias de impotência – é uma fraqueza 
relativa e não é uma condição estática, pois deve-
se atentar a boa fortuna, suportar o mal e quando 
as circunstâncias forem favoráveis, configurar um 
novo êxito. 

Um segundo ponto que La Boétie nos 
chama a atenção, é acerca dos “deveres comuns 
da amizade”, que, como explica o autor, é algo 
que naturalmente leva boa parte do tempo de 
nossas vidas, nesse sentido, é razoável amar a 
virtude, estimar os belos feitos, e reconhecer 
o bem de onde recebemos, e ainda diminuir 
o nosso bem-estar em vista de aumentar a 
honra e a vantagem daqueles que amamos, os 
quais, pelos benefícios recíprocos, merecem tal 
devoção. No entanto, no condicional “se” e “por 
consequência”, La Boétie adverte: 

[..] se os habitantes de um país encontrarem 
algum grande personagem que lhes tenha dado 
provas de grande providência para protegê-
los, grande audácia para defendê-los, grande 
cuidado para governá-los se doravante cativam-
se em obedecê-lo e se fiam tanto nisso a ponto 
de lhe dar algumas vantagens, não sei se seria 
sábio tirá-lo de onde fazia o bem para colocá-lo 
num lugar onde poderá malfazer4.

3 LA BOÉTIE, 1982, p. 12. 
4 LA BOÉTIE, 1982, p. 12. 



71Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Henrique Lima da. A amizade como resistência: Spinoza e La Boétie diante das relações servis, p. 69-73.

Os deveres comuns da amizade estão 
intimamente ligados com nossas vidas, por essa 
razão, devemos ficar atentos ao reconhecimento 
do bem que recebemos e sua retribuição para 
que não se confunda com vantagens maiores que 
ultrapassem o limite da reciprocidade, a qual é 
a marca da amizade, sob pena de que tal relação 
possa se tornar responsável pela constituição da 
figura do tirano. Os deveres comuns da amizade, 
não podem se confundir com rebaixamento e 
idolatria. O reconhecimento dos grandes feitos 
da amizade é a identidade livre dos iguais e 
nunca a bajulação e o rebaixamento. 

O Discurso, como observa Chauí5, 
contrapõe o “ todos unidos”, estes unidos pelas 
relações servis, ao “ alguns”, os amigos que não 
perderam a memória da liberdade. Esta amizade, 
todavia, quando decifrado o seu sentido oculto, 
revela-se sua dimensão política. Isso se deve, 
pois, a amizade só é possível entre os iguais, 
se mantém na condição que entre os amigos, 
não se eleve um dos seus acima de todos, para 
se converter em senhor. Por isso a liberdade 
é justamente não ser servo de ninguém, isso 
é somente possível se a igualdade entre os 
diferentes não se transforme em desigualdade 
– superiores e inferiores, com isso La Boétie nos 
convida a pensar a relação incondicional entre 
amizade e liberdade. 

Com efeito, no combate ao tirano, La Boétie6 
não propõe qualquer tipo de programa de ação, 
a não ser tão somente a própria recusa do servir: 
não dá ao tirano o que vós pede, e assim ele cairá 
por si só. Sendo assim a recusa do servir é justa-
mente resgatar os princípios da amizade daqueles 
que não perderam a memória da sua liberdade. 
Princípios estes sagrados, ressalta La Boétie: 

A amizade é um nome sagrado, é uma coisa 
santa; ela nunca se entrega senão entre pessoas 
de bem e só se deixar apanhar pela mútua 
estima [...] não se pode haver amizade onde 
está a crueldade, onde está a deslealdade, 
onde está injustiça; e entre os maus, quando se 
ajuntam há conspiração, não companhia; eles 
não se entreamam, mas se entretemem, não 
são amigos, mas cúmplices7.

Dito isto, em Spinoza, como se pensar a 
questão da amizade no âmbito ético/político 
tal qual um dos antídotos para se afastar as 

5 CHAUI, Contra servidão voluntária, 2013, p. 14.
6 CHAUI, 2013, p. 18.
7 LA BOÉTIE, 1982, p. 35. 

relações de servidão? Os elementos conceituais 
possíveis para se pensar a dimensão ética/
política da amizade em Spinoza, seriam: qual o 
tipo de afeto comum estabelecido nas relações 
de amizade? E qual o papel dos conceitos de 
utilidade e liberdade na amizade?  

Spinoza e a potência da amizade 
O pensamento spinozano envolve uma 

compressão da conjugação das partes com o 
todo que é Deus ou mesmo a substância absolu-
tamente infinita. Do ponto de vista particular, o 
homem, enquanto parte do todo, encontra sua 
felicidade como adequação no pensamento e na 
ação, tendo em vista o seu lugar no todo que é a 
natureza. Nessa relação das partes com o todo, 
todavia, não é excluída o âmbito ético/político, 
na medida em que Spinoza estabelece a união 
das pessoas (as partes) como condição para o 
fortalecimento e criação de um conatus maior 
(um todo) e mais potente, este conatus, por seu 
turno, constitui a força de ser coletivo, no qual 
se tem como condição fulcral a liberdade. 

Na sequência de proposições da Ética em 
que Spinoza caracteriza o homem livre8, temos 
que uma das características do homem livre é 
procurar se unir a outros tão livres quanto ele 
por um laço de amizade, estes amigos constroem 
uma relação de amizade pautada na gratidão 
recíproca.9 Contrário à união daqueles vincula-
dos pela amizade e gratidão no escólio da pro-
posição 37, Spinoza contrapõe com o exemplo 
daqueles que se unem por uma gratidão guiada 
por um desejo cego. Estes se diferem dos amigos, 
pois consideram o agradecimento muito mais 
como espécie de negócio ou mesmo como um 
oportunismo.

É na relação de amizade na qual se circulam 
os afetos que fortalecem os ânimos de cada um 
pela utilidade e companhia de estarem juntos. À 
medida que a mente compreende, temos o afeto 
fortaleza, este Spinoza divide em firmeza e ge-
nerosidade. A firmeza é o desejo pelo qual cada 
um esforça-se para conservar o seu ser conforme 
à razão. A generosidade é algo compartilhada 
com o outro, é um esforço de conservar o seu 
ser pelos ditames da razão em ajudar os outros e 
unir-se pela amizade10. Sob o prisma da utilidade 
e da condução da razão não há nada mais útil ao 

8 Da proposição 67 a 73 EV. 
9 DemP71EIV, SO2, p. 263.
10 EscP59EIII, SO2, p. 254. 



72 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Henrique Lima da. A amizade como resistência: Spinoza e La Boétie diante das relações servis, p. 69-73.

homem do que o seu semelhante, diz Spinoza: 
“Não há, na natureza das coisas, nenhuma coisa 
singular que seja mais útil ao homem do que um 
homem que vive sob a condução da razão”11. 

Com efeito, Spinoza designa à amizade 
como produção de uma relação afetiva de 
alegria, fundamental para/pôr os homens 
livres que se reconhecem na liberdade. Por 
essa relação de amizade que em sociedade tais 
indivíduos esforçam-se para promover o bem 
uns aos outros por generosidade, fortalecendo 
seus laços e formarem associações, criando um 
vínculo de tal maneira a se tornarem um só.12

Conclusão

A análise articulada das concepções de 
amizade em Étienne de La Boétie e Benedictus 
de Spinoza permite evidenciar que, em ambos 
os autores, o conceito transcende sua dimensão 
interpessoal e assume um papel determinante 
no campo ético-político. Em La Boétie, a 
amizade é evocada como critério de distinção 
entre os vínculos que fundam uma vida livre e 
aqueles que perpetuam a servidão voluntária. 
Trata-se, portanto, de um marcador ético que 
delimita o espaço da resistência à tirania e o da 
adesão ao poder despótico. O “amigo” é aquele 
que mantém viva a memória da liberdade e, 
por isso, recusa-se à degradação da estima 
mútua em favor da idolatria e do rebaixamento. 
Nessa medida, a amizade opera como princípio 
normativo da liberdade republicana, fundada 
na igualdade entre os que se recusam a servir.

Por sua vez, Spinoza insere a amizade 
em um sistema filosófico mais amplo, no qual 
a potência de agir e a razão constituem os 
fundamentos de uma vida verdadeiramente 
livre. A amizade, enquanto relação produzida por 
afetos ativos como a generosidade e a firmeza, 
constitui um meio privilegiado para o aumento 
da potência comum e, consequentemente, para 
a construção de uma ordem política mais justa 
e estável. A união entre os homens racionais, 
orientados pelo reconhecimento mútuo de 
sua utilidade e pela disposição de promover o 
bem comum, configura-se como um dos pilares 

11 Cor1P35EIV, SO2, p. 233. 
12 Cf. “É útil aos homens, acima de tudo, formarem 
associações e se ligarem por vínculos mais capazes de 
fazer de todos um só e, mais geralmente, é-lhes útil fazer 
tudo aquilo que contribui para consolidar as amizades” 
(EIVcap.12, SO2, p. 269).

da sociabilidade spinozana e da superação 
das formas de servidão baseadas no medo 
e na superstição. Nesse sentido, a amizade 
racional em Spinoza não é apenas expressão 
de liberdade, mas também condição para sua 
efetivação coletiva.

Ao propor um diálogo entre esses dois 
pensadores, este estudo buscou demonstrar 
que a amizade, compreendida como relação 
fundada na igualdade, na razão e na recíproca 
valorização, pode ser concebida como um 
operador conceitual central para a crítica das 
estruturas de dominação e para a constituição 
de formas políticas mais emancipatórias. Ao 
recusar os vínculos servis e ao promover a 
comunhão entre os que partilham do mesmo 
desejo de liberdade, a amizade afirma-se como 
uma via de resistência ética e política. Dessa 
forma, tanto em La Boétie quanto em Spinoza, 
a amizade não apenas se opõe à servidão, mas 
funda a possibilidade mesma de uma vida 
coletiva orientada pela liberdade.

k k k



73Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Henrique Lima da. A amizade como resistência: Spinoza e La Boétie diante das relações servis, p. 69-73.

Referências

LA BOÉTIE, Etienne de La Boétie. Discurso da 
servidão voluntária. Tradução de Laymert 
Garcia dos Santos. São Paulo: Brasilense, 1982. 

SPINOZA, Benedictus de. Breve Tratado. 
Tradução e Notas de Emanuel Angelo da Rocha 
Fragoso e Luis César Guimarães Oliva. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2012. (Coleção Filo/
Espinosa). 

SPINOZA. Correspondência (Cartas 2, 4, 12, 
21, 32, 34 e 50). Trad. e org. de Marilena de 
Sousa Chauí. 3. ed. São Paulo: Abril Cultural, 
1983. p. 365-391. (Coleção Os Pensadores).

SPINOZA. Correspondencia. Introducción, 
traducción, notas y índice de Atilano Domínguez. 
Madri: Alianza, 1988.

SPINOZA. Correspondencia. Tradução e 
nota J. Guinsburg e Newton Cunha. São Paulo: 
Perspectiva, 2014. 

SPINOZA. Ética. Tradução de Pierre François 
Moreau. Paris: Puf, 2020. 

SPINOZA. Ética. Edição bilíngue Latim-
Português. Tradução: Grupo de Estudos 
Espinosanos. Coordenação: Marilena Chauí. 
São Paulo: Edusp, 2015.

 SPINOZA. Ética. Tradução e nota de Diogo 
Pires Aurélio. São Paulo: Editora 34, 2024. 

SPINOZA. Obra Completa I: Breve Tratado 
e Outros Escritos. Tradução de J. Guinsburg, 
Newton Cunha e Roberto Romano. São Paulo: 
Perspectiva, 2014. 

SPINOZA. Obra Completa II: Correspondência 
Completa e Vida. Tradução de J. Guinsburg, 
Newton Cunha e Roberto Romano. São Paulo: 
Perspectiva, 2014.

SPINOZA. Obra Completa III: Tratado 
Teológico-Político. Tradução de J. Guinsburg, 
Newton Cunha e Roberto Romano. São Paulo: 
Perspectiva, 2014. 

SPINOZA. Obra Completa IV: Ética e 
Compêndio de Gramática da Língua Hebraica. 
Tradução de J. Guinsburg, Newton Cunha e 
Roberto Romano. São Paulo: Perspectiva, 2014. 

SPINOZA. Opera Posthuma: im Auftrag der 
Heidelberger Akademie der Wissenschaften. Carl 
Gebhardt (Org.). Heildelberg: Carl Winter, 

1925. Republicada em 1972. Milano: Edição 
Eletrônica por Roberto Bombacigno e Monica 
Natali, 1998. 1 CD-Rom. 

SPINOZA. Opera Posthuma: quorum series 
post praefationem exhibetur. S.l. [Amsterdam]: 
s.n [Rieuwertsz]. Reedição da Opera Posthuma, 
Amsterdam, de 1677 com reprodução fotográfica 
integral. Editado por Pina Totaro, prefácio de 
Filippo Mignini. Macerata: Quodlibet de 2008.

SPINOZA. Pensamentos Metafísicos, 
Tratado da Correção do Intelecto, Ética, 
Tratado Político e Correspondências. 
Trad. de Marilena de Sousa Chauí. 3. ed. 
São Paulo: Abril Cultural, 1983. (Coleção Os 
Pensadores). 

SPINOZA. Princípios da Filosofia 
Cartesiana e Pensamentos Metafísicos. 
Tradução de Homero Santiago e Luís César 
Guimarães Oliva. Belo Horizonte: Autêntica, 
2015. (Coleções Filô). 

SPINOZA. Tratado da Reforma da 
Inteligência. Tradução, introdução e notas de 
Lívio Teixeira. São Paulo: Martins Fontes, 2004.

SPINOZA. Tratado da emenda do intelecto. 
Edição em latim e português. Tradução e notas 
introdutórias de Cristiano Novaes de Rezende. 
São Paulo: Editora Unicamp, 2015.

SPINOZA. Tratado Político. Tradução, 
introdução e notas de Diogo Pires Aurélio. São 
Paulo: Martins Fontes, 2009. 

SPINOZA. Tratado Teológico-Político. 
Tradução, introdução e notas de Diogo Pires 
Aurélio. São Paulo: Martins Fontes, 2003.

k k k


