
35Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa

Flavio Luiz de Castro Freitas *
Zilmara de Jesus Viana de Carvalho **

Isnara Frazão ***

* Doutor em Filosofia, professor do Departamento de 
Filosofia da Universidade Federal do Maranhão e professor 
permanente do Programa de Pós-graduação em Cultura e 
Sociedade (mestrado e doutorado) da UFMA.
** Doutora em Filosofia, professora do Departamento de 
Filosofia da Universidade Federal do Maranhão e professora 
permanente do Programa de Pós-graduação em Cultura e 
Sociedade (mestrado e doutorado) da UFMA.
*** Graduada em Filosofia e mestranda em Cultura e 
Sociedade pela Universidade Federal do Maranhão - UFMA.

1 Introdução

A filosofia de Espinosa constituiu uma das 
mais originais concepções de afetividade 

na história do pensamento. Espinosa não 
reduz os afetos a meros estados psicológicos, 
mas os insere em uma dinâmica imanente à 
própria estrutura do ser, onde o afeto exprime, 
de modo singular, a variação da potência 
de existir de um modo finito. Portanto, a 
investigação filosófica acerca das paixões exige 
uma abordagem que alie ontologia e teoria 
do conhecimento, pois as paixões, na tradição 
inaugurada por Espinosa, não se limitam a 
um domínio psicológico ou subjetivo, mas 
dizem respeito à forma como os indivíduos 
são afetados no seio da realidade. 

Na ontologia Espinosana, tudo o que 
existe é expressão da substância única, Deus 
ou Natureza (Deus sive Natura), cuja imanência 
implica que os modos finitos não existem 
separadamente, mas como determinações da 
potência divina. Nesse sentido, os corpos e as 
mentes são afetados continuamente por outros 
corpos e ideias, e é nesse entrelaçamento 
que se constituem as afecções e os afetos. As 
paixões, como afetos dos quais o indivíduo não 
é causa adequada, resultam de ideias confusas 
e revelam a passividade do ser humano diante 
de sua própria condição ontológica.

 Nesse contexto, as paixões alegres 
ocupam um lugar conceitualmente ambíguo, 
pois, embora derivem de causas externas e, 

portanto, impliquem passividade, são também 
capazes de aumentar a potência de agir do 
indivíduo. Essa ambivalência suscita uma 
indagação fundamental: em que medida essas 
paixões, ainda que passivas, podem contribuir 
para a formação de uma afetividade ativa?

É precisamente a partir dessa problemática 
que este trabalho se desenvolve, guiado pela 
leitura de Gilles Deleuze, cuja interpretação 
da filosofia espinosana acentua a positividade 
das paixões alegres sem que isso implique uma 
oposição à razão. Para tal empreendimento, 
adota-se o método de análise textual, com ênfase 
na obra central do pensador holandês, Ética 
demonstrada segundo a ordem geométrica, 
em articulação com as obras Espinosa: Filosofia 
Prática (1972) e Espinosa e o Problema da 
Expressão (1968) de Gilles Deleuze, que 
iluminam a atualidade e a força conceitual da 
filosofia espinosana. 

O percurso argumentativo que propomos 
tem início com a elucidação do conceito de 
paixão, tal como formulado no livro III da Ética, 
destacando sua origem em ideias inadequadas 
e a condição passiva do corpo diante da ação 
de causas exteriores. Em seguida, o problema 
das paixões alegres será situado no âmbito 
da gnosiologia espinosana, evidenciando a 
intrincada relação entre teoria do conhecimento 
e modulação dos afetos. Por fim, destacaremos 
como as paixões alegres, ainda que passivas, 
detêm uma potencialidade afirmativa, 
sendo capazes de inaugurar trajetórias de 
transformação subjetiva que culminam em 
uma afetividade ativa, não mais determinada 
por forças externas, mas constituída a partir 
de encontros e composições que elevam a 
potência de existir e de pensar. Desse modo, 
as paixões estão longe de serem obstáculos à 
razão, na verdade existem paixões, as alegrias 
passivas, que podem condicionar caminhos 

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.16001



36 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

potentes para uma afetividade ativa. Contudo, 
buscaremos examinar o problema das paixões 
alegres em Espinosa com base na leitura 
deleuziana enfatizando a possibilidade de 
passagem da passividade à atividade por meio 
do fortalecimento da potência de agir através 
de alegrias passivas.

2 Conceito de paixão no Livro III da Ética 
Tratar acerca das paixões requer um 

estudo ontológico e gnosiológico visto que, 
a paixão pressupõe uma condição ontológica 
afetiva1 e uma inadequação2 do ponto de vista 
gnosiológico. Espinosa pensa a totalidade 
ontológica a partir da imanência, ela é o nexo 
entre a causa e o efeito. Deus é imanente ao 
mundo, é causa eficiente que produz e se 
diferencia dos seus efeitos sem se separar 
deles, assim tudo é em Deus. “Todo caminho 
da Ética se faz na imanência” (Deleuze, 2002, 
p. 35). Os modos expressam de forma definida 
e determinada a potência de Deus, por meio 
da qual ele existe e age (E1P6D). Assim, os 
modos finitos participam em graus diversos 
dessa ontologia total, através da sua essência 
que consiste em um grau de potência, dessa 
forma, as coisas particulares produzem efeitos 

1 Na base ontológica Espinosana, Deus é causa primeira e 
eficiente de todas as coisas; e se expressa a partir de seus 
modos, sejam eles modos infinitos imediatos ou mediatos 
e modos finitos. O conjunto infinito de corpos e ideias 
consiste no modo infinito mediato de Deus. Os diferentes 
modos explicam a produção das coisas singulares, 
estas têm sua essência e existência determinadas por 
Deus, além disso uma coisa singular passa a existir pela 
determinação de outra, pois todas as coisas finitas são 
determinadas a existir e operar por outra coisa finita e 
determinada (E1P28). Dado esta condição ontológica 
enquanto ser existente e finito as coisas singulares 
estão necessariamente passivas a sofrer ação de outros 
corpos externos a ela. Contudo, a partir do momento 
em que um modo finito passa a existência então ele é 
necessariamente determinado pelo conjunto infinito de 
corpos e ideias, isto é a sua potência varia de acordo com 
as afecções que sofre. 
2 Considerando nossa condição ontológica podemos 
compreender facilmente o fato de que os modos finitos 
têm uma perspectiva parcial acerca das coisas pois 
compreendem, em sua perspectiva particular, a partir 
da forma como são afetados. Portanto, quanto mais 
são capazes de experimentar afetos, sua capacidade de 
compreensão da realidade de modo menos fragmentado 
aumenta simultaneamente. Entretanto as coisas 
particulares padecem justamente devido ao fato de 
que elas consistem apenas em uma parte da natureza, 
são finitas, assim não podem ser explicadas a partir de 
si mesmas. Dado essa condição o homem está sempre, 
necessariamente submetido a paixões (E4P5c).

imanentes proporcionais ao seu grau de 
potência. 

Os modos finitos são determinados de 
duas formas: pela sua essência, pois expressa 
um grau de potência da substância; e pelo 
entrelace necessário com os outros modos 
finitos. Entretanto, à medida que consideramos 
apenas a própria coisa e não as causas exteriores, 
não poderemos encontrar nela nada que possa 
destruí-la, assim, nenhuma coisa pode ser 
destruída senão por uma causa exterior, pois a 
definição de uma coisa qualquer afirma a sua 
essência; ela não a nega. Ou seja, ela põe a 
sua essência; ela não a retira (E3P4). Dado ao 
encontro necessário com outros corpos e ideias, 
a potência das coisas singulares se configura 
como conatus, ou seja, como esforço que explica 
nossa perseverança na existência. 

Cada coisa esforça-se, tanto quanto está em si, 
por perseverar em seu ser. Demonstração. Com 
efeito, as coisas singulares são modos pelos 
quais os atributos de Deus exprimem-se de uma 
maneira definida e determinada (pelo coroL 
da prop. 25 da P. 1), isto é (pela prop. 34 da P. 
1), são coisas que exprimem de uma maneira 
definida e determinada a potência de Deus, 
por meio da qual ele existe e age. E nenhuma 
coisa tem em si algo por meio do qual possa ser 
destruída, ou seja, que retire a sua existência 
(pela prop. 4); pelo contrário, ela se opõe a 
tudo que possa retirar a sua existência (pela 
prop. prec.). E esforça-se, assim, tanto quanto 
pode e está em si, por perseverar em seu ser. 
C. Q. D. (Spinoza, 2013, p. 173-175).

Dessa forma, buscamos preservar nossa 
essência, que é constantemente atualizada 
pelo encontro necessário com outros modos 
finitos. Essa rede afetiva que conecta todas as 
coisas singulares, expressam diversos graus 
de potências, formam um único plano de 
imanência. Assim, a afetividade se apresenta 
como uma condição ontológica do ser humano, 
visto que estamos em conexão necessária com 
outros modos finitos, à medida que afetamos 
e somos afetados por outros que determinam 
nossa existência.

Nesse sentido, os efeitos dos outros corpos 
sobre o nosso, chamamos de afecções, estas são 
efeitos dos corpos em suas relações, são aquilo 
que um corpo imprime sobre o outro, em um 
encontro, essa imagem envolve não só o estado 
em que o corpo afetado se encontrava, mas 
também o estado daquele que afetou, o corpo 



37Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

afetado em sua ideia acerca do objeto que lhe 
afetou, considera somente a modificação que o 
outro corpo lhe causou e não a sua natureza. 
Desse modo, é também, impossibilitado de 
conhecer seu corpo adequadamente, pois tem 
apenas uma ideia parcial, estando passivo nesta 
relação, assim, nós só sofremos as paixões à 
medida que imaginamos. 

Sobre o conceito de imagem, Espinosa 
afirma: chamaremos de imagens das coisas as 
afecções do corpo humano, cujas ideias nos 
representam os corpos exteriores como estando 
presentes, embora elas não restituam as figuras 
das coisas. E quando a mente considera os 
corpos dessa maneira, diremos que ela os 
imagina (E2P17s). As imagens são produzidas 
pelos encontros entre os corpos, são a marca de 
um corpo sobre o outro, assim elas representam 
os corpos exteriores como presentes à nós. É 
somente através das ideias das afecções de 
seu próprio corpo, que a mente pode perceber 
os corpos exteriores, dizemos que a mente 
humana imagina quando ela considera os 
corpos externos através das ideias das afecções 
de seu próprio corpo (E2P26). Entretanto, 
essas imagens estão sempre ligadas ao nosso 
primeiro gênero de conhecimento, imaginativo 
no qual só temos ideias confusas e parciais, que 
envolvem a natureza dos corpos, mas não as 
explicam. As imagens derivam do embate entre 
os corpos, e mantém a imagem acerca desse 
corpo, considerando o objeto externo a partir 
da sua relação com ele. Contudo, as afecções do 
nosso corpo fazem com que a nossa capacidade 
de existir no mundo varie, esta variação 
chamamos de afeto. Espinosa define os afetos 
da seguinte forma: 

Por afeto compreendo as afecções do corpo, 
pelas quais sua potência de agir é aumentada 
ou diminuída, estimulada ou refreada, e, 
ao mesmo tempo, as ideias dessas afecções. 
Explicação. Assim, quando podemos ser a 
causa adequada de alguma dessas afecções, 
por afeto compreendo, então, uma ação; em 
caso contrário, uma paixão (Spinoza, 2013, 
p. 163).

Nessa perspectiva, as afecções consistem 
nos efeitos dos outros corpos sobre o nosso e 
quando essas afecções, fazem a nossa potência 
de existir variar, chamamos essa atualização em 
nosso corpo de afeto. E ainda, quando nossas 
afecções só dependem de nós, temos uma ação, 

um afeto ativo, e quando somos causa apenas 
parcial, nós temos uma paixão, um afeto passivo. 
Portanto, os afetos podem ser ativos ou passivos, 
quando somos causa adequada dos nossos efeitos, 
dizemos que o corpo age, é ativo e tem afetos 
ações, já quando é causa parcial dos seus efeitos, 
dizemos que o corpo padece, é passivo e tem 
afetos paixões. Dessa forma, a nossa potência é 
efetivada através dos afetos que podem favorecer 
ou desfavorecer a nossa potência.

Além disso, quando a potência de agir, de 
existir é aumentada temos o afeto de alegria, que 
vai de encontro com o esforço de perseverar na 
existência, quando nosso desejo é constrangido 
passamos a uma menor perfeição, temos assim 
a tristeza, esta é contrária a nossa natureza, 
visto que não nos esforçamos para nos limitar e 
sim para nos expandir, ou seja, nos esforçamos 
por aquilo que nos alegra, que nos traz um 
ganho de potência e não por aquilo que nos 
entristece, que nos traz uma perda de potência, 
sendo assim, a tristeza, e todos os afetos que 
derivam deste, contrários a nossa natureza. 
Portanto existem três afetos primitivos, o desejo 
que é nossa própria essência, a alegria, que é 
o favorecimento da nossa essência e a tristeza 
que é o enfraquecimento dela.

Portanto, no âmbito das paixões, ou 
seja, daquele afeto do qual eu não sou causa, 
estamos sujeitos ao acaso dos encontros e 
podemos experimentar paixões tristes, mas 
também paixões alegres. A alegria e todos os 
afetos que derivam deste, vão de encontro com 
o nosso esforço em perseverar, fortalecem nossa 
potência de agir e existir, isto significa que 
mesmo uma paixão, há oportunidades de nos 
tornar ativos. Entretanto, as paixões consistem 
sempre na passividade do corpo tomado por 
forças externas a ele, trata-se de um corpo que 
está afastado da sua própria potência de agir. 
As paixões decorrem exclusivamente de ideias 
confusas, nas quais o corpo é constantemente 
afetado por causas externas, tal condição torna 
o indivíduo sujeito à contingência, uma vez que 
sua potência de agir pode ser ampliada gerando 
alegria, ou reduzida resultando em tristeza. 

3 Pressupostos gnosiológicos 

Para Espinosa, não há oposição entre 
mente e corpo, tampouco uma hierarquia entre 
razão e afeto. A potência da mente é diretamente 



38 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

proporcional à potência do corpo, de modo 
que o aperfeiçoamento das relações afetivas 
implica, necessariamente, em um refinamento 
da forma de pensar. A razão e os afetos não 
se opõem, pois a ação, no âmbito afetivo, está 
intrinsecamente vinculada à atividade racional. 
Portanto, o próprio conhecimento resulta da 
elaboração de noções afetivas derivadas das 
interações físicas entre os corpos. 

Nessa perspectiva, se existem afetos que 
mesmo sendo passivos, podem nos encaminhar 
à atividade, é porque para Espinosa, não há 
cisão entre razão e afetividade, tal como 
observa Gleizer: “se o conhecimento intelectual 
pode interagir com as paixões, moderando-
as e transformando nossa vida afetiva é 
exatamente porque ele tem a mesma raiz que 
as paixões, a saber, o desejo” (Gleizer, 2005, 
p. 51). Desse modo, o desejo que impulsiona 
as coisas singulares a realizarem encontros 
que lhes favoreçam, é o mesmo desejo pelo 
qual a mente busca conhecer através de ideias 
adequadas. 

As ideias adequadas3 são a expressão da 
nossa potência de pensar, na medida em nos 
tornam causa adequada de nossos próprios 
efeitos, uma vez que emerge exclusivamente 
da nossa potência. Por conseguinte, os afetos 
correspondentes a essas ideias não se opõem 
com a essência do indivíduo. Em contraposição, 
as paixões originam-se unicamente das ideias 
inadequadas, ou seja, da passividade frente às 
afecções externas. Assim, a redução das paixões 
exige, necessariamente, a superação dessas 
ideias inadequadas que lhes dão origem. 

A passagem às ideias adequadas é 
um problema central tendo em vista nossa 
condição enquanto modos finitos pois somos 
constantemente marcados pela força das 
paixões, logo, questionamos: como chegamos 
a formar ideias adequadas, nós que parecemos 
condenados às ideias inadequadas? O problema 
das alegrias passivas está intimamente ligado 
a essa questão, pois embora resultem da 
passividade diante das afecções externas, elas 
representam o primeiro esforço ético e racional 
para nos aproximar daquilo que podemos, 
segundo nossa própria potência. 
3 “Por ideia adequada compreendo uma ideia de que, 
enquanto considerada em si mesma, sem relação com 
o objeto, tem todas as propriedades ou denominações 
intrínsecas de uma ideia verdadeira” (E2D4).

Dentre os três gêneros de conhecimento4, 
apenas o primeiro nos fornece ideais inadequadas. 
As ideias que surgem do segundo e terceiro 
tipo de conhecimento, são ideias adequadas. O 
conhecimento de primeiro gênero é a única causa 
de falsidade, enquanto o conhecimento de segundo 
gênero e o de terceiro são necessariamente 
verdadeiros (E2P41). Nessa perspectiva, a mente 
tem ideias inadequadas à medida que o corpo é 
determinado pelo acaso dos encontros tal como 
esclarece Espinosa: 

[...] a mente não tem, de si própria, nem 
de seu corpo, nem dos corpos exteriores, 
um conhecimento adequado, mas apenas 
um conhecimento confuso, sempre que 
percebe as coisas segundo a ordem comum da 
natureza, isto é, sempre que está exteriormente 
determinada, pelo encontro fortuito com 
as coisas, a considerar isto ou aquilo. E não 
quando está interiormente determinada, por 
considerar muitas coisas ao mesmo tempo, a 
compreender suas concordâncias, diferenças 
e oposições. Sempre, com efeito, que está, 
de uma maneira ou outra, interiormente 
arranjada, a mente considera as coisas clara e 
distintamente (Spinoza, 2013, p 123).

Sendo assim, para não estarmos sujeitos 
ao acaso dos encontros, é necessário termos 
ideias adequadas que nos habilite a agenciar 
nossos encontros de forma ativa. Nessa 
perspectiva, trataremos aqui da relevância 
das ideias adequadas para alcançar afecções 
ativas, logo apresentaremos como as ideias 

4 O primeiro gênero de conhecimento é a opinião 
ou imaginação, esta deriva das coisas singulares que 
percebemos de forma confusa e parcial. Neste gênero de 
conhecimento só somos capazes de perceber os efeitos, 
por isso nos leva a ilusão acerca do mundo. O nosso 
corpo é modificado por outro, sem sermos capazes de 
ter um conhecimento adequado dos corpos envolvidos 
nesse encontro, dado que só é considerado os efeitos da 
confusa relação entre esses corpos. O segundo gênero de 
conhecimento chamado de razão, é construído por noções 
comuns, que são o fundamento da nossa capacidade de 
raciocínio, no qual temos ideias adequadas da propriedade 
das coisas comuns na parte e no todo, ou seja, ainda não se 
trata de conhecer os objetos em sua singularidade, mas de 
compreendê-lo como uma instância particular de uma lei 
geral da natureza. Neste segundo gênero de conhecimento 
podemos não só conhecer pelas causas, mas também 
visualizar o nexo necessário que há entre as ideias. O 
terceiro gênero de conhecimento ou ciência intuitiva é 
um conhecimento direto que parte da ideia adequada da 
essência formal de certos atributos de Deus para chegar 
ao conhecimento da essência das coisas singulares. O 
conhecimento do segundo e terceiro gênero só envolvem 
ideias adequadas, e são necessariamente verdadeiros.



39Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

inadequadas passam às ideias adequadas, 
consequentemente dando lugar a afetos ativos. 
Contudo, enfatizaremos o segundo gênero de 
conhecimento, que consiste na razão ou noções 
comuns, sobretudo para identificar a passagem 
de ideias inadequadas às ideias adequadas. Dito 
isto, apresentaremos esse percurso das ideias 
adequadas e sua relevância do ponto de vista 
afetivo para experimentarmos afecções ativas.

O salto para ideias adequadas depende 
de condições externas que sejam favoráveis ao 
exercício da nossa potência de agir. Tal transição 
exige que o indivíduo não esteja afetivamente 
enfraquecido, pois os afetos tristes implicam 
uma diminuição de potência de existir e, por 
conseguinte, da capacidade de pensar com 
clareza. Nesse contexto, as noções comuns 
constituem as primeiras ideias adequadas 
das quais a mente é capaz, e representam o 
aspecto prático da ética espinosana, uma vez 
que pressupõem a experiência de encontros que 
fortalecem a potência do corpo e da mente. Por 
meio dessas noções, torna-se possível apreender 
o que é comum entre os corpos, estabelecendo 
relações que nos conduzem à atividade. 

Nesse sentido, podemos observar que a 
razão não é instantânea, seu primeiro esforço 
consiste em experimentar o máximo de alegrias 
com o intuito de fortalecer a potência da mente, 
para que o indivíduo tenha conhecimento 
adequado acerca das relações físicas entre 
os corpos, isto o torna apto a organizar seus 
encontros de forma ativa. Portanto, o estudo 
físico é central para começarmos a ter ideias 
adequadas através das noções comuns, pois 
esses elementos que são comuns a todas as 
coisas, e que existem igualmente na parte e 
no todo, não podem ser concebidos senão 
adequadamente (E2P38). Existem certas ideias 
ou noções comuns a todos os homens, todos os 
corpos estão em concordância quanto a certos 
elementos, os quais devem ser percebidos todos 
adequadamente, ou seja, clara e distintamente 
(E2P38c). Nesse sentido: 

Será adequada na mente, além disso, a ideia 
daquilo que o corpo humano e certos corpos 
exteriores pelos quais o corpo humano costuma 
ser afetado têm de comum e próprio, e que 
existe em cada parte assim como no todo de 
cada um desses corpos exteriores. Corolário. 
Segue-se disso que a mente é tanto mais capaz 
de perceber mais coisas adequadamente quanto 

mais propriedades em comum com outros 
corpos tem o seu corpo (Spinoza, 2013, p. 129).

Desse modo, o segundo gênero de 
conhecimento corresponde à apreensão das 
relações pelas quais os corpos se compõem 
entre si, já não se trata mais da parcialidade das 
afecções de um corpo, como ocorre nas ideias 
inadequadas, mas na forma como as relações 
características de um corpo se compõe ou se 
decompõem com outro. Quanto maior for a 
correspondência entre as propriedades dos 
corpos em interação, maior será a capacidade 
da mente de formar ideias adequadas acerca 
desses corpos. 

Portanto, através do conhecimento 
dos corpos, das relações corporais, saímos 
das ideias inadequadas para o segundo tipo 
de conhecimento do qual derivam ideias 
adequadas. Contudo, as noções comuns em 
Espinosa consistem em identificar a relação 
entre os corpos e a forma pela qual participamos 
da ontologia total.5 As ideias adequadas 
advindas das noções comuns levam o indivíduo 
a reconhecer que cada singularidade está 
integrada a natureza inteira, esta composição 
entre os corpos realiza o objetivo inicial da 
filosofia de Espinosa.6 

Além disso, reconhecer a realidade 
de forma necessária consiste em uma ideia 
adequada que expande a potência de agir 

5 É importante ressaltar que, as noções comuns não são 
abstratas. Na verdade, compreender a partir de ideias 
abstratas é próprio das ideias inadequadas, que recolhe 
apenas efeitos e julga que a todo realidade funciona com 
base em uma perspectiva parcial. Espinosa critica as ideias 
universais, pois elas desconsideram as coisas singulares, 
a ideia universal de homem, por exemplo, não explica os 
corpos singulares. Além disso, Espinosa não diferencia os 
seres por gênero ou espécie mas pela sua potência, assim,  
a razão ou as noções comuns são aqueles elementos que 
são comuns a todas as coisas, e que existem igualmente 
na parte e no todo, não podem ser concebidos senão 
adequadamente (E2P38), não são ideias parciais que 
generalizam um efeitos, mas são ideias que através de 
um exercício afetivos buscam o que há de comuns entre 
os corpos, e a partir daí reconhecem a perfeição que há 
no conhecimento da união com a natureza inteira. As 
ideias universais são a generalização de um ponto de 
vista particular, portanto são inadequadas.
6 O fortalecimento da potência humana se dá através da 
união da mente com toda a natureza, tal como Espinosa 
afirma no Tratado da Emenda do Intelecto: “o conhecimento 
da união da mente com a natureza inteira” (TdIE [13]). 
Neste trecho, Spinoza destaca que a busca pelo bem 
consiste em alcançar, junto com outros, o conhecimento 
dessa unidade essencial com o todo natural.



40 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

dos indivíduos pois reduz a possibilidade de 
sofrer paixões, estas estão atreladas ao que é 
contingente imparcial, nesse sentido afirma 
Espinosa: 

Vemos, assim, que as paixões só estão referidas 
à mente enquanto ela tem algo que envolve uma 
negação, ou seja, enquanto ela é considerada 
como uma parte da natureza, a qual, por 
si só, sem as outras partes, não pode ser 
percebida clara e distintamente. Pelo mesmo 
raciocínio, poderia demonstrar que as paixões 
estão referidas às coisas singulares da mesma 
maneira que estão referidas à mente, e que não 
podem ser percebidas de outro modo (Spinoza, 
2013, p. 173). 

Por outro lado, quanto mais ideias 
adequadas, mas compreendemos de forma 
necessária as noções comuns que regem os 
corpos, nos percebendo como parte da ontologia 
total pois é da natureza da razão considerar 
as coisas não como contingentes, mas como 
necessárias (E2P44). Através da razão a 
natureza é compreendida de forma necessária, 
e os afetos não flutuam7 com a incerteza da 
contingência. Portanto, à medida que a mente 
compreende as coisas como necessárias, ela tem 
um maior poder sobre os seus afetos, ou seja, 
deles padece menos (E5P6). Para esclarecer 
esta proposição, Espinosa apresenta o seguinte 
exemplo prático: 

Com efeito, vemos que a tristeza advinda 
da perda de um bem diminui assim que o 
homem que o perdeu dá-se conta de que não 
havia nenhum meio de poder conservá-lo. 
Vemos, igualmente, que ninguém sente pena 
de uma criança por ela não saber falar, andar, 
raciocinar e, por viver, enfim, tantos anos como 
que inconsciente de si mesma. Se, por outro 

7 Estamos nos referindo ao termo latino anima fluctuans, 
Anima: alma, mente, espírito. Fluctuans: particípio 
presente de fluctuare, que significa flutuar, vacilar, oscilar, 
estar em agitação se remete a algo instável, em movimento 
incerto. Seu sentido filosófico é mais específico pois 
refere-se a um estado de instabilidade afetiva, onde a 
mente oscila entre diferentes afetos, movida por forças 
contraditórias. Esta expressão aparece explicitamente 
na Ética, na proposição 17, Escólio (E3P17s) onde 
Espinosa está tratando das situações em que a mente 
(mens) é afetada por impulsos opostos (ex: amor e 
ódio por um mesmo objeto), produzindo um estado 
de vacilação afetiva, um conflito interno que impede a 
mente de se afirmar com clareza, pois a potência de agir 
é enfraquecida pela indecisão e confusão. Portanto, trata-
se de um momento de paixão intensa em que a mente 
não é causa adequada de seus afetos e está à mercê da 
contingência de forças externas. 

lado, os homens, em sua maioria, nascessem 
já adultos e apenas alguns nascessem crianças, 
então todos sentiriam pena das crianças, pois, 
nesse caso, a infância seria considerada não 
como algo natural e necessário, mas como um 
defeito ou uma falta da natureza. Poderíamos, 
ainda, fazer muitas outras observações desse 
tipo (Spinoza, 2013, p. 375).

Portanto, muitos afetos tristes decorrem 
da forma contingente de perceber a realidade, 
quando consideramos as coisas como 
contingentes julgamos que elas poderiam ser 
diferentes do que é, em última instância, esta é 
a causa de entristecimentos como: falta, culpa, 
ansiedade, arrependimento, entre outros.

Doravante, o cerne da Ética consiste na 
relação entre razão e alegria ativa. A razão é a via 
pela qual podemos ter alegrias ativas, entretanto, 
são as paixões alegres que possibilitam a razão. 
Através da razão, toda alegria passiva pode 
se tornar uma alegria ativa, tendo em vista a 
mudança de causas. A todas as ações às quais 
somos determinados, em virtude de um afeto 
que é uma paixão, podemos ser determinados, 
sem esse afeto, pela razão (E4P59). Assim, ser 
ativo é operar segundo nossa própria natureza, 
tendo ideias adequadas acerca das coisas e 
sendo causa adequada dos nossos afetos. Nessa 
perspectiva, Espinosa afirma:

Por isso, se um homem afetado de alegria 
fosse levado a uma perfeição tamanha que 
concebesse adequadamente a si próprio e as 
suas ações, ele seria capaz, e até mesmo mais 
capaz, dessas mesmas ações às quais é, agora, 
determinado por afetos que são paixões. Ora, 
todos os afetos estão relacionados à alegria, 
à tristeza ou ao desejo (veja-se a explicação 
da def. 4 dos afetos), e o desejo (pela def. 1 
dos afetos) não é senão o próprio esforço por 
agir. Logo, a todas as ações às quais somos 
determinados, em função de um afeto que é 
uma paixão, podemos ser conduzidos, sem 
esse afeto, exclusivamente pela razão (Spinoza, 
2013, p.  333-334).

Sendo que as paixões têm raiz no 
conhecimento inadequado, quando passamos 
a ter ideias adequadas suprime-se também as 
paixões, nessa perspectiva afirma Espinosa:

Todos os apetites ou desejos são paixões apenas 
à medida que provêm de ideias inadequadas, 
enquanto os mesmos desejos são considerados 
virtudes quando são suscitados ou gerados por 
ideias adequadas. Com efeito, todos os desejos 
que nos determinam a fazer algo podem provir 



41Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

tanto de ideias adequadas quanto de ideias 
inadequadas (veja-se a prop. 59 da P. 4). E, por 
isso (voltando ao ponto em que estávamos antes 
dessa digressão), não se pode imaginar nenhum 
outro remédio que dependa de nosso poder que 
seja melhor para os afetos do que aquele que 
consiste no verdadeiro conhecimento deles, 
pois não existe nenhuma outra potência da 
mente que não seja a de pensar e de formar 
ideias adequadas, tal como, anteriormente 
(pela prop. 3 da P. 3), demonstramos (Spinoza, 
2013, p.  373).

Doravante, para Espinosa, não há cisão 
entre sua teoria do conhecimento e teoria 
da afetividade para uma vivência ativa. O 
itinerário ético tem início nas paixões, uma vez 
que o indivíduo amplia sua potência de agir à 
medida que aumenta suas alegrias passivas. 
A composição com outros corpos contribui 
para esse fortalecimento, pois estes encontros 
envolvem sempre um ganho de alegria. Em 
contrapartida, a tristeza emerge quando há 
decomposição parcial do indivíduo, resultante 
de um encontro que desfaz ou enfraquece sua 
constituição. 

Nessa perspectiva, o pensamento se 
desenvolve de forma mais eficaz quando a 
potência de agir do indivíduo está favorecida. A 
alegria, neste contexto, não apenas intensifica 
a capacidade de compreender, mas consiste 
também no afeto que impulsiona o exercício 
da razão e direciona para a afetividade 
ativa. Deleuze destaca a forma radical com 
que Espinosa denuncia as paixões tristes: 
“Espinosa não é daqueles que pensam que as 
paixões tristes têm algo de bom” (Deleuze, 
2002, p. 32), portanto, Deleuze juntamente 
com Espinosa denunciam as paixões tristes e 
indicam a alegrias ativas como caminho ético 
e político.

O fortalecimento proporcionado pelas 
paixões alegres é o que nos capacita a, 
simultaneamente, fortalecer nossa mente 
para que tenha ideias adequadas e produzir 
alegrias ativas, tornando-nos causa adequada 
dos nossos próprios afetos. No entanto, o 
problema das paixões alegres está intimamente 
vinculado ao esforço ético e racional em regular 
as paixões, pois mesmo as alegrias passivas 
contribuem para o aumento da potência de 
agir e abrem caminho para a transição rumo a 
uma afetividade ativa. 

Portanto, esta passagem pressupõe a busca 
pelo máximo de paixões alegres pois é na alegria 
que conseguimos reconhecer a realidade, isto 
é, a perfeição que existe em todas as coisas 
(E2D6). A possibilidade do conhecimento, 
em Espinosa, está diretamente enraizada na 
condição humana enquanto seres de afetos, a 
mente só pode formar ideias porque o corpo é 
continuamente afetado. Assim, é pela alegria, 
enquanto afeto que expressa um aumento de 
potência, que o indivíduo realiza composições 
que favorecem o pensamento, revelando o 
aspecto afetivo inerente a toda ideia. Contudo, 
sem a alegria, não há verdadeira compreensão, 
pois, compreender exige a capacidade de se 
compor com aquilo que nos afeta de modo 
positivo, ou seja, que aumenta nossa potência 
de agir e nos permite formar ideias adequadas 
sobre os objetos.

Entre todos os afetos que estão relacionados 
à mente à medida que ela age não há nenhum 
que não esteja relacionado à alegria ou ao desejo 
(E3P59), os afetos ativos são sempre alegres, só 
a alegria nos encaminha às ideias adequadas, 
logo, sempre que temos ideias adequadas, 
somos ativos, não experimentamos nenhum 
afeto triste. Desse modo, para todos os afetos 
de alegria e desejo que experimentávamos 
enquanto paixão, há outro afeto de alegria e 
desejo que estão relacionados a nós à medida 
que agimos (E3P58). Portanto, a alegria ativa é 
de outra espécie, diferente da alegria passiva, o 
que as diferencia o sentimento ativo do passivo 
são as qualidades das nossas ideias, um afeto 
que é uma paixão pode ser uma ação assim que 
formamos uma ideia clara e distinta (E5P3). 
Portanto, tomamos posse dos nossos afetos 
quando melhor o conhecemos. Trata-se também 
da mudança da causa dos afetos:

Chamo de causa adequada aquela cujo efeito 
pode ser percebido clara e distintamente por 
ela mesma. Chamo de causa inadequada ou 
parcial, por outro lado, aquela cujo efeito não 
pode ser compreendido por ela só. 2. Digo que 
agimos quando, em nós ou fora de nós, sucede 
algo de que somos a causa adequada, isto é 
(pela def. prec.), quando de nossa natureza se 
segue, em nós ou fora de nós, algo que pode ser 
compreendido clara e distintamente por ela só. 
Digo, ao contrário, que padecemos quando, em 
nós, sucede algo, ou quando de nossa natureza 
se segue algo de que não somos causa senão 
parcial (Spinoza, 2013, p. 163).



42 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

Assim, as afecções ativas e passivas se 
distinguem pela sua causa. As paixões alegres 
decorrem da composição com um objeto que 
convém com o nosso corpo, aumentando nossa 
potência de agir, porém é um afeto do qual ainda 
não temos uma ideia adequada, não sendo causa 
adequada desses afetos. Já as alegrias ativas, 
se seguem de ideias adequadas, elas decorrem 
da nossa própria potência de agir. Assim, a 
mente à medida que tem ideias adequadas, ela 
necessariamente age; à medida que tem ideias 
inadequadas, ela necessariamente padece. Desse 
modo, quanto mais temos ideias adequadas, 
tanto mais agimos e somos causa adequada dos 
nossos afetos. 

Contudo, sempre que um indivíduo é 
atravessado por afetos tristes como o ódio, a 
inveja ou a mágoa, encontra-se sob o domínio 
das paixões pois não é o caso que alguém 
possa sentir tristeza sendo causa adequada 
de seus afetos. Portanto, os afetos ações são 
necessariamente positivos, afirmativos, alegres 
e necessários, isto porque é impossível que uma 
coisa seja causa de algo que lhe enfraqueça ou 
destrua a si mesmo, nenhuma coisa pode ser 
destruída senão por uma causa exterior (E3P4). 
Desse modo, à medida que um indivíduo é causa 
adequada de seus afetos, possui apenas afetos 
positivos, que afirmam sua existência e ampliam 
a sua capacidade de agir e compreender. 

4 O problema das paixões alegres

Do ponto de vista afetivo, a capacidade 
de reconhecer as noções comuns entre os 
corpos depende de um indivíduo nutrido de 
alegria, pois a alegria, enquanto afeto que 
expressa o aumento da potência de agir do 
indivíduo, está associada à composição entre os 
corpos8. Em contrapartida, a tristeza resulta da 
decomposição ou desarmonia entre os corpos, o 
que acarreta um afastamento do conhecimento 
adequado do corpo que produziu o afeto. 
Assim, a constituição do conhecimento parte de 
uma dinâmica afetiva em que a alegria funciona 
como condição propícia para a formação de 
ideias adequadas, especialmente no que diz 
8 A composição é sempre alegre pois ela surge da 
conveniência entre os corpos, quanto mais alegria, 
mais potência temos pois mais integrados, estamos 
com a natureza inteira. A alegria nos torna capazes de 
reconhecer o que há de comum entre os corpos, sendo 
assim, ela realiza a meta do conatus pois a potência é 
expandida através das composições. 

respeito às noções comuns. Nessa perspectiva, 
afirma Deleuze: 

Quando encontramos um corpo que convém à 
nossa natureza e cuja relação se compõe com 
a nossa, diríamos que sua potência se adiciona 
a nossa: as paixões que nos afetam são de 
alegria, nossa potência de agir é ampliada ou 
favorecida. Essa alegria é ainda uma paixão visto 
que tem uma causa exterior; permanecemos 
ainda separados de nossa potência de agir, não 
a possuímos formalmente. Essa potência de agir 
não deixa de aumentar de modo proporcional, 
“aproximamo-nos” do ponto de conversão, do 
ponto de transmutação que nos tornará senhores 
dela, e por isso dignos de ação, de alegrias ativas 
(Deleuze, 2002, p.  33-34).

Nesse sentido, um encontro alegrador 
ocorre quando há a conveniência entre dois 
corpos, sempre que se experimenta alegria, 
mesmo que passiva, é favorecida a formação da 
ideia adequada daquilo que é comum entre o 
corpo afetado e o corpo que afeta. Isso explica 
porque, no livro V da Ética, Espinosa é levado 
a reconhecer o privilégio das paixões alegres 
na formação das noções comuns, no segundo 
gênero de conhecimento, a razão:

Enquanto não estamos atormentados por 
sentimentos contrários à nossa natureza, 
sentimentos de tristeza provocados por objetos 
contrários que não nos convêm, durante esse 
tempo a potência do espírito, pela qual ele 
se esforça para compreender as coisas, não é 
impedida, e, por conseguinte ele tem, durante 
esse tempo, o poder de formar ideias claras e 
distintas (Spinoza, 2013, p. 379).

Portanto, as paixões alegres caracterizam-
se pelas diferentes maneiras pelas quais são 
experimentadas, seja no modo como afetam com 
tristeza, ou com alegria. Nos afetos passivos, 
ainda que haja variação na potência de agir – 
por aumento (alegria) ou diminuição (tristeza) 
–, permanece-se no âmbito da paixão, uma vez 
que o indivíduo não é a causa adequada do afeto 
experimentado, mas padece a ação de outro 
corpo. No entanto, quando há um aumento da 
potência de agir, ainda que passivamente, isso 
indica um menor distanciamento da própria 
essência, na medida em que a alegria está em 
conformidade com o conatus, isto é, com o 
esforço de perseverar no ser.

Contudo, as alegrias passivas nos servem 
como um trampolim para termos ideias menos 
parciais, e assim sermos causa adequada dos 



43Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

nossos afetos. Sobre como as alegrias passivas 
podem se converter em alegrias ativas, afirma 
Deleuze:  

Na medida em que as alegrias passivas 
aumentam nossa potência de agir, elas convêm 
com a razão. Mas, sendo a razão a potência de 
agir da alma, as alegrias supostamente ativas 
nascem da razão. Quando Espinosa sugere 
que aquilo que convém com a razão também 
pode nascer dela, ele quer [254] dizer que 
toda alegria passiva pode dar lugar a uma 
alegria ativa que só se distingue dela pela causa 
(Deleuze, 2017, p. 307).

Portanto, o que determina se uma alegria 
é ativa ou passiva, é a sua causa. No caso das 
alegrias passivas, elas derivam unicamente 
do gênero imaginativo, elas pressupõem um 
padecimento, portanto, a alegria passiva ocorre 
quando somos causa parcial dos nossos efeitos. 
Para sermos preenchidos por alegrias ativas, 
é necessário ser causa adequada dos nossos 
afetos, fazendo uso da razão para alcançar um 
conhecimento adequado acerca dos seus afetos.  

As paixões alegres possuem a capacidade 
de aumentar a potência de agir do indivíduo, 
ao mesmo tempo em que favorecem o exercício 
da potência de compreender. Nesse sentido, as 
paixões alegres mostram-se compatíveis com 
a razão, uma vez que conduzem o indivíduo 
a uma melhor compreensão da realidade. 
Em termos práticos, observa-se que, quando 
dominados por afetos tristes, nossa capacidade 
de compreender e de reconhecer a ordem 
e a necessidade imanentes à realidade se 
encontra significativamente reduzida. No 
escólio da proposição 10 da parte V da Ética, 
Espinosa apresenta o seguinte exemplo: “Da 
mesma maneira, também os que foram mal 
acolhidos pelas suas amantes não pensam 
senão na inconstância, na perfídia e nos outros 
proclamou defeitos das mulheres, todos os 
quais são imediatamente esquecidos tão logo 
são de novo acolhidos pela amante” (Spinoza, 
2013, p.  381).

Portanto, o pensamento se exercita de 
modo mais eficaz quando a potência de agir 
encontra-se favorecida, isto é, sob o domínio 
dos afetos alegres. A alegria, enquanto afeto 
que aumenta a potência do corpo e da mente, 
torna o indivíduo mais apto à compreensão, 
revelando-se como o caminho privilegiado tanto 
da razão quanto da ética. Espinosa é radical em 

sua denúncia das paixões tristes “Espinosa não 
é daqueles que pensam que as paixões tristes 
têm algo de bom” (Deleuze, 2002, p.  32). 
Dessa forma, é por meio do fortalecimento 
proporcionado pelas paixões alegres que o 
indivíduo se torna capaz de, simultaneamente, 
consolidar a razão e transitar para alegrias 
ativas, tornando-se causa adequada dos afetos 
que o constituem.

Contudo, as paixões decorrem 
exclusivamente das ideias inadequadas; por isso, 
sua redução exige a supressão ou reconfiguração 
dessas ideias, que lhes são causa. À medida que 
diminuímos o domínio das ideias inadequadas, 
tornamo-nos mais capazes de compreender 
os afetos que nos atravessam. No entanto, a 
passagem às ideias adequadas constitui um 
problema central na filosofia de Espinosa, 
dada a nossa condição de modos finitos, 
sempre expostos à ação de causas externas. 
Assim, somos incessantemente afetados pelas 
paixões, o que nos leva a questionar: como 
chegamos a formar ideias adequadas, nós que 
parecemos condenados às ideias inadequadas? 
É nesse ponto que as alegrias passivas ganham 
importância, pois, embora ainda sejam paixões, 
representam o primeiro esforço ético e racional 
de aproximação daquilo que efetivamente 
podemos. Elas tornam-se, portanto, um ponto 
de partida possível para a transição à atividade 
e para a constituição de uma causalidade 
adequada em relação aos nossos próprios afetos.

Por fim, podemos caracterizar as paixões 
alegres a partir das diferentes formas de 
experimentar os afetos, isto é, segundo aquilo 
que nos entristece ou nos alegra. Ainda que 
a alegria, enquanto afeto passivo, represente 
um aumento de potência, ela permanece no 
domínio da paixão na medida em que decorre 
da ação de uma causa externa – o que implica 
que não somos a causa adequada desse afeto. 
Do mesmo modo, a tristeza, ao diminuir nossa 
potência, também evidencia essa condição 
de passividade. No entanto, quando somos 
afetados por uma alegria, mesmo que passiva, 
aproximamo-nos de nossa potência de agir, pois 
esse aumento de potência está em consonância 
com o conatus, o esforço em perseverar no ser. 
Nesse sentido, as alegrias passivas, servem como 
trampolim ético e cognitivo: são um primeiro 
passo em direção à formação de ideias menos 



44 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

inadequadas e, portanto, à possibilidade de nos 
tornarmos causa adequada dos nossos próprios 
afetos.

Considerações finais 
A análise desenvolvida ao longo deste 

trabalho permitiu compreender que, as paixões 
alegres consistem no ganho de potência 
de agir, ainda que sob condição passiva. A 
partir da leitura de Deleuze, torna-se possível 
reposicionar essas paixões não como meros 
efeitos externos, mas como forças afirmativas 
fundamentais no processo de constituição de 
uma afetividade ativa. Portanto, demonstrou-
se que a alegria, mesmo enquanto paixão, 
pode funcionar como um modo de passagem: 
um afeto que, ao elevar a potência do corpo e 
da mente, propicia o ambiente ideal para que 
o indivíduo alcance conhecimento adequado e 
atividade, do ponto de vista afetivo.

Nesse sentido, a transição do estado 
passivo ao ativo não se dá por uma negação das 
paixões, mas por sua transformação interna, 
orientada por uma racionalidade imanente 
à própria vida afetiva. Deleuze, ao destacar a 
potência das paixões alegres, oferece uma chave 
de leitura que valoriza não apenas a superação 
das paixões tristes, mas a afirmação de modos 
de existir mais potentes e criativos, nos quais o 
desejo não é reprimido, mas elaborado. Assim, 
as paixões alegres, longe de serem descartadas 
por sua passividade inicial, revelam-se como 
recurso para a produção de uma vida ética, 
fundada na expansão da capacidade de afetar e 
ser afetado de maneira ativa. 

Conclui-se, portanto, que a alegria, mesmo 
quando passiva, carrega em si uma positividade 
que, sob determinadas condições, pode servir 
de alicerce para a formação de afetos ativos. Tal 
constatação nos convida a repensar as fronteiras 
entre passividade e atividade, entre paixão e 
ação, à luz de uma ética da potência, na qual 
a transformação dos afetos é inseparável do 
próprio exercício do pensamento.

As paixões, enquanto afetos passivos 
derivados de ideias inadequadas, não apenas 
exprimem o estado do corpo afetado, mas 
também limitam sua capacidade de agir. 
No entanto, a mesma estrutura que expõe o 
indivíduo à passividade contém os elementos 
para sua superação: a alegria, enquanto 

aumento da potência, mesmo quando passiva, 
pode funcionar como vetor para a atividade.

Dessa forma, a proposta Espinosana não 
se limita a um diagnóstico da condição afetiva 
humana, mas aponta para um caminho ético. 
Através do conhecimento adequado, que rompe 
com o primeiro gênero de conhecimento, 
baseado na imaginação e na experiência 
confusa, o indivíduo pode tornar-se causa 
adequada de seus afetos, transformando-os em 
manifestações ativas da sua potência. Assim, 
ao analisarmos o problema das paixões alegres 
em Espinosa a partir da leitura Deleuziana, 
identificamos a proposta de uma concepção 
rigorosa e inovadora da afetividade, segundo 
a qual o ser humano não está encerrado à 
passividade das forças externas, mas pode, a 
partir da própria dinâmica afetiva, efetivar sua 
potência de agir de forma ativa uma vez que 
as alegrias passivas contribuem para o aumento 
da potência e, assim, favorecer a transição para 
uma vivência ativa dos afetos.

k k k



45Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

FREITAS, Flavio Luiz de Castro; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana de; FRAZÃO, Isnara.
As paixões alegres como caminho para uma afetividade ativa, p. 35-45. 

Referências bibliográficas 

CHAUÍ, Marilena. A nervura do real: 
imanência. São Paulo: Companhia das letras, 
1999.

CHAUÍ, Marilena.  Espinosa. Uma filosofia 
da liberdade. São Paulo: Moderna, 1995.

DELEUZE, Gilles. Espinosa e o problema 
da expressão. São Paulo: Editora 34, 2017.

DELEUZE, Gilles. Espinosa: Filosofia 
prática. São Paulo: Ed. Escuta, 2002.

DELEUZE, Gilles. Crítica e clínica. São Paulo: 
Editora 34, 1997.

DELEUZE, Gilles. Cursos sobre Spinoza 
(Vincennes, 1978-1981). Trad. Emanuel 
Angelo da Rocha Fragoso, Francisca Evilene 
Barbosa de Castro, Hélio Rebello Cardoso Júnior 
e Jefferson Alves de Aquino. 3. ed. Fortaleza: 
EDUECE, 2019.

FREITAS, Flávio Luiz de Castro. Pressupostos 
Espinosanos da crítica histórico-psicológica. 
Revista Conatus, vol. 7, n. 13, 2013, pp. 33 – 44.

FREITAS, Flávio Luiz de Castro. Pressupostos 
filosóficos da crítica histórico-
psicológica. Orientador: José Fernando 
Manzke. 2012. 137 f. Dissertação (Mestrado 
em Cultura e Sociedade). Universidade Federal 
do Maranhão, São Luís, 2012. Disponível 
em: < https://tedebc.ufma.br/jspui/handle/
tede/34>. Acesso em 20 de dezembro de 2025. 

GLEIZER, Marcos André. Espinosa & a 
afetividade humana. Rio de Janeiro: Zahar, 
2005.

GUINSBURG, J.; CUNHA, Newton; ROMANO, 
Roberto. Spinoza: Obra Completa II 
Correspondência Completa e Vida. São 
Paulo: Perspectiva, 2014. 

NEGRI, Antônio. Anomalia Selvagem. Rio 
de Janeiro: Editora 34, 1993.

NEGRI, Antonio. Espinosa subversivo e 
outros escritos. Belo Horizonte: Autêntica, 
2016.

SPINOZA, Benedictus de. Ética. Tradução de 
Tomáz Tadeu. Belo Horizonte: Autêntica, 2013.

SPINOZA, Baruch. Tratado da Reforma do 
Entendimento. São Paulo: Escuta, 2007.

k k k

  

https://tedebc.ufma.br/jspui/handle/tede/34
https://tedebc.ufma.br/jspui/handle/tede/34

