
23Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

Spinoza e a Crítica aos Líderes Religiosos:
Uma Abordagem Política do Fanatismo* 

Brena Kátia Xavier da Silva **

A persistência da superstição e do 
fanatismo religioso em nossas sociedades 

contemporâneas revela a atualidade do 
pensamento spinozano. Benedictus de Spinoza 
– o filósofo excomungado, assombrado pela 
intolerância de seu tempo – erguia na Amsterdã 
do século XVII a bandeira da liberdade 
de pensar e de falar por meio do Tratado 
Teológico-Político1 e de sua magnum opus, a 
Ética. Ele denunciava que o “preconceito dos 
teólogos” era o maior impedimento à dedicação 
filosófica do homem. Essa luta pela autonomia 
intelectual atravessa séculos para encontrar, 
no Brasil de hoje, contornos assombrosos. A 
instrumentalização da fé por líderes políticos 
populistas ergue muros de silenciamento 
sobre vozes dissonantes e corrói o tecido da 
democracia. Spinoza apontou, há quase quatro 
séculos, que o medo e a esperança ensandecem 
os homens e dão origem à superstição, que, 
por sua vez, engendra um poder religioso 
subserviente ao Estado autoritário. Ao 
retomarmos essa lição, enxergamos que o 
obscurantismo religioso alimentado pelo medo 
continua a ser a fundação soturna sobre a qual 
se erguem prisões do pensamento e da liberdade 
social. Nesta reescrita crítica, aprofundaremos 
a análise filosófica spinozana em três eixos 
principais – liberdade de expressão, separação 
entre religião e governo e fanatismo religioso 
– relacionando cada um à realidade política e 
religiosa contemporânea.

* Uma versão resumida desse trabalho foi apresentada no 
XX Encontro ANPOF em 2024.
** Doutoranda em Filosofia pela Universidade Federal do 
Ceará (UFC), bolsista CAPES e membro do GT Benedictus 
de Spinoza.
1 Utilizamos esta obra e a citamos conforme a seguinte 
abreviatura e sigla: por exemplo, TTP 7, p. 222 [98] = 
Tratado Teológico-Político (Tractatus Theologico-Politicus), 
Capítulo 7, página 222 da tradução de Diogo Pires 
Aurélio vide referências e [6] para a numeração da página 
equivalente na edição de referência de Gebhardt.

Fé e Poder: Uma Fusão Perigosa

Spinoza já observava com olhar crítico 
a tendência humana de misturar religião e 
política em um amálgama que alimenta o 
fanatismo. Em seu Tratado Teológico-Político, 
escrito em 1670, o filósofo denunciou a forma 
como líderes religiosos e governantes astutos 
exploravam a superstição e o medo para manter 
as massas subjugadas. O prefácio dessa obra já 
traz um alerta sombrio

Se os homens pudessem, em todas as 
circunstâncias, decidir pelo seguro, ou se a 
fortuna se lhes mostrasse sempre favorável, 
jamais seriam vítimas de alguma superstição. 
Mas, como se encontram frequentemente 
perante tais dificuldades que não sabem que 
decisão hão-de tomar, e como os incertos 
benefícios da fortuna que desenfreadamente 
cobiçam os fazem oscilar, a maioria das vezes, 
entre a esperança e o medo, estão sempre 
prontos a acreditar seja no que for. (TTP, 
Prefácio, p. 127 [5]).

Nessa instabilidade de crenças, fruto de paixões 
confusas, floresce a superstição que – como 
o próprio Spinoza sublinha – “não há nada 
mais eficaz que a superstição para governar a 
multidão” (TTP, Prefácio, p. 129 [6]). A ironia é 
cáustica: uma religião que se diz fundamentada 
na verdade e no amor pode converter-se em 
ferramenta de tirania quando manipulada por 
mentes ambiciosas.

Spinoza viu de perto como a fusão entre fé e 
poder político gera terrores e violências. Para ele, 
a credulidade cega e a inconstância emocional 
das multidões formam um campo fértil onde 
políticos inescrupulosos e profetas do engano 
semeiam o medo, colhendo obediência servil. 
A condição humana, em sua visão, é marcada 
por essa vulnerabilidade – queremos esperança 
em meio ao caos e tememos o desconhecido, 
e assim nos agarramos às promessas dos 
autointitulados salvadores. Nesse cenário, a 

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.15953



24 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Brena Kátia Xavier da. Spinoza e a Crítica aos Líderes Religiosos:
Uma Abordagem Política do Fanatismo, p. 23-28.

religião organizada, quando captura o Estado, 
torna-se um instrumento de dominação, uma 
potência obscura que sufoca a razão.

Superstição e Medo como Armas de Controle

Na análise spinozana, a superstição 
nasce do medo e da esperança2 desenfreados. 
Quando as pessoas oscilam entre a expectativa 
de benefícios divinos e o pavor de castigos 
sobrenaturais, perdem o equilíbrio racional e 
tornam-se presa fácil de quem sabe explorá-las.

[...] os homens só se deixam dominar pela 
superstição enquanto têm medo; todas essas 
coisas que alguma vez foram inutilmente 
objecto de culto religioso não são mais do 
que fantasmas e delírios de um ânimo triste e 
amedrontado; finalmente, era quando o Estado 
se encontrava em maiores dificuldades que 
os adivinhos detinham o maior poder sobre a 
plebe e eram mais temidos pelos seus reis. (TTP, 
Prefácio, p. 128 [6]).

Líderes autoritários compreendem bem essa 
dinâmica psicológica coletiva: ao incutir temor 
– seja do inferno, do demônio ou do “inimigo” 
político – e simultaneamente prometer salvação 
milagrosa ou prosperidade, eles mantêm o povo 
em perpétuo estado de dependência emocional. 
O resultado é um rebanho de fiéis prontos a 
sacrificar o próprio julgamento crítico em troca 
da ilusão de segurança e sentido.

Spinoza, lembra que nada é mais 
conveniente a um tirano do que sujeitos que se 
ajoelham voluntariamente. Regimes despóticos 
se apoiam em manter os homens enganados, 
“disfarçar, sob o especioso nome de religião, 
o medo em que devem ser mantidos, para que 
combatam pela servidão como se fosse pela 
salvação” (TTP, Prefácio, p. 129 [7]). A fórmula 
da tirania é travestir a opressão de devoção, 
fazendo da obediência cega uma suposta 
virtude. Sob a capa da fé, fanatizam-se corações 
e justificam-se violências. Institui-se um poder 
2 Ambas as paixões, a esperança e o medo, devem ser 
compreendidas como formas inconstantes de afeto, cuja 
natureza é, por definição, transitória e incerta. Tais afetos 
surgem da faculdade da imaginação, especificamente 
quando esta se ocupa de um evento futuro, ou mesmo 
passado, cujo desfecho não se apresenta com clareza.  A 
esperança, com efeito, fundamenta-se em uma imagem 
à qual se associa uma alegria possível, enquanto o 
medo, inversamente, ancora-se na representação de 
uma tristeza igualmente possível. Elas estão ligadas à 
imaginação e à insegurança, sendo afetos passivos que 
indicam nossa dependência da fortuna e da ignorância 
sobre as verdadeiras causas.

teocrático não declarado, em que dogmas 
servem de lei e dissidências são tratadas como 
heresia ou traição. À luz da Ética, podemos dizer 
que tais paixões tristes (como o medo servil, o 
ódio ao diferente e a esperança passiva por um 
milagre) diminuem a potência de agir do ser 
humano e o mantêm em servidão voluntária. O 
fanático, movido por afetos confusos, acredita 
servir a Deus quando na verdade serve aos 
desígnios bem terrenos de seu suposto guia 
espiritual.

Fanatismo e Poder no Brasil Contemporâneo

A crítica de Spinoza ressoa de forma 
alarmante no cenário brasileiro atual. Nas 
últimas décadas, assistimos à ascensão de 
líderes religiosos que adentram a esfera 
política clamando possuir mandato divino, do 
parlamento ao executivo. Templos transformam-
se em palanques eleitorais; sermões dominicais 
viram comícios inflamados, repletos de “inimigos 
de Deus” a serem derrotados e de promessas 
de redenção nacional. O fenômeno não é 
casual: uma parcela significativa da população, 
fragilizada por desigualdades sociais e medo da 
violência, busca na religião não apenas conforto 
espiritual, mas soluções políticas milagrosas. 
Esse caldeirão emotivo é explorado por pastores-
deputados e apóstolos das redes sociais que, sob 
o verniz da moralidade, promovem uma agenda 
de poder e intolerância.

A “bancada evangélica” e outros grupos 
fundamentalistas empunham a Bíblia como 
arma política, buscando impor dogmas sectários 
à legislação de um Estado teoricamente laico. 
Assim como Spinoza observou na Holanda do 
século XVII, também no Brasil do século XXI a 
superstição é instrumentalizada para governar as 
multidões. O medo do “mal” – reembalado agora 
em figuras contemporâneas como o comunista, 
o herege secularista, ou minorias vistas como 
ameaçadoras – é agitado incessantemente, 
enquanto se promete uma era de prosperidade 
e ordem sob leis pretensamente divinas. Nessa 
narrativa fanática, adversários políticos não são 
apenas opositores legítimos, são emissários do 
diabo; a pluralidade democrática é retratada 
como caos pecaminoso a ser banido pela “guerra 
santa” cultural.

As consequências para a democracia são 
nefastas. A liberdade de expressão e de crença 



25Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Brena Kátia Xavier da. Spinoza e a Crítica aos Líderes Religiosos:
Uma Abordagem Política do Fanatismo, p. 23-28.

começam a minguar quando uma única visão 
religiosa busca ditar as normas sociais. Surgem 
censuras morais à arte e à ciência, perseguições 
veladas ou abertas a minorias dissidentes, 
e um ambiente de medo em que muitos se 
autocensuram para não incorrer na ira dos 
novos inquisidores midiáticos. A paz que esses 
pretendidos “governantes de almas” trazem é 
apenas a paz dos cemitérios: a aparente ordem 
baseada na supressão violenta do dissenso e 
da diversidade. Tal ordem é insustentável, pois 
está edificada não na harmonia racional, mas 
nas areias movediças das paixões irracionais.

Liberdade de Expressão

Um dos pilares dessa crítica é a defesa da 
liberdade de opinião e expressão. Isso porque 
é impossível controlar os ânimos, assim como 
as línguas: as crenças e opiniões pertencem ao 
“direito individual” de cada um, do qual ninguém 
pode legalmente eximir-se. Assim, qualquer 
poder que busque coagir a consciência privada 
é, evidentemente, “violento”. Porém, nem toda 
expressão pode correr solta sem restrições 
sociais; a questão crucial é estabelecer limites 
racionais entre falar e agir. Todos devem ter o 
direito de pensar, julgar e dizer o que quiser 
– desde que a manifestação se limite a expor 
razões, sem apelar à fraude, cólera ou ódio, 
nem invocar sua autoridade pessoal para impor 
ideias sobre o corpo social. Em outras palavras, 
admite-se o dissenso tácito, o puro debate de 
ideias, mas condena-se o discurso de ódio que 
procura transformar crenças subjetivas em 
mandamentos oficiais.

Essa distinção é ilustrada no capítulo XX 
do TTP: se alguém demonstra racionalmente 
que uma lei é injusta e pede sua revogação 
de modo pacífico, submetendo sua opinião ao 
arbítrio do poder civil e mantendo-se legalmente 
dentro dos parâmetros, é considerado um 
“bom cidadão”. Por outro lado, se esse mesmo 
indivíduo age de modo sedicioso – acusando 
magistrados sem provas ou convocando revolta 
contra a autoridade civil – torna-se a sombra 
do fanatismo, o “agitador” ou “rebelde. Com 
fina ironia, Spinoza mostra que os “verdadeiros 
agitadores” não são os que propagam ideias 
contrárias ao estabelecimento, mas sim aqueles 
que desejam cercear a liberdade de expressão 
em nome de um suposto bem comum. Os 

censores e inquisidores, afinal, desempenham 
aqui o papel de agitadores do pensamento 
humano, mantendo o povo na ignorância e na 
servidão pela proibição do debate racional.

Essa defesa da expressão livre possui 
enorme atualidade. Em terras brasileiras, a 
retórica do “combate à cristofobia” tem sido 
usada para desacreditar críticos da aliança entre 
poder civil e lideranças religiosas conservadoras. 
Spinoza alertaria que tais discursos procuram 
afastar justo o contrário do que dizem pretender: 
ao restringir quem pode falar contra o arbítrio 
teocrático, eles denunciam seu próprio medo 
da razão alheia. Pois, não se deve “mandar nas 
línguas”; ao contrário, a prova do vigor político 
de uma república é a pluralidade de opiniões 
sustentadas pela razão, garantidas até o limite 
da ação – pois a verdadeira paz social exige 
apenas que às palavras não sigam ações ilícitas.

Separação entre Religião e Governo

Outro tema central em Spinoza é a 
independência do Estado em relação às 
doutrinas religiosas. No TTP, ele advoga uma 
separação nítida entre o poder secular e o 
espiritual, equiparando isso à separação entre 
razão e fé. Essa ideia é sintetizada no capítulo 
XV, “nem a teologia está a serviço da razão, nem 
a razão da teologia” (TTP 15, p. 315 [180]). Essa 
máxima rejeita tanto a submissão do Estado às 
autoridades religiosas quanto o modelo inverso 
em que a religião fosse mero instrumento do 
Estado. Em termos políticos, cada esfera deve 
cumprir sua função: a religião não deve impor 
obstáculos à investigação racional, nem a razão 
limitar a fé autêntica, mas o Estado soberano 
precisa manter o monopólio sobre as estruturas 
públicas de poder.

Segundo o capítulo XIX do TTP, em uma 
república legítima, todas as prerrogativas do 
“direito religioso” pertencem às autoridades 
civis soberanas. Em outras palavras, ele admite 
que o Estado possui autoridade para regular 
ritos e cultos, nomear intérpretes e vigiar 
pregações – mas somente em virtude de um 
pacto social original, não por um mandato 
divino independente. Aliás, o próprio conceito 
de direito divino se torna dependente da 
decisão humana: o direito divino só existe 
enquanto suspensão tácita do direito natural 
pelo consentimento dos governados, ou seja, 



26 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Brena Kátia Xavier da. Spinoza e a Crítica aos Líderes Religiosos:
Uma Abordagem Política do Fanatismo, p. 23-28.

que até o suposto desígnio divino depende, 
afinal, da vontade das autoridades políticas. 
Isso não significa que o soberano possa criar 
doutrinas dogmáticas de onde bem entender. 
Ao contrário, fora do pacto civil nenhum direito 
existe senão o natural: ninguém pode estabelecer 
uma religião ou excomungar cidadãos a não 
ser por autorizações do poder civil. Assim, ele 
chancelou formalmente o laicismo estatal ao 
garantir que qualquer direito fora do natural é 
mediado por um acordo comum – e, portanto, a 
Igreja institucional não possui poder autônomo 
sobre o Estado, nem vice-versa.

No Brasil atual, essa tese ecoa em debates 
sobre laicidade e moral pública. A suposta 
“defesa do cristianismo” pelas autoridades tende 
a confundir destino individual com projeto 
estatal, chegando-se a um paradoxo: enquanto 
afirmam preservar “o povo escolhido de Deus”, 
tais governantes usurpam a autonomia civil e 
misturam o foro íntimo com a lei civil. As análises 
contemporâneas apontam que a administração 
do país caminha perigosamente para uma nova 
teocracia, em que o discurso religioso se articula 
à autoridade política, erodindo a clareza da 
separação. A Filosofia Teológico-Política nos 
ensina que a saúde de uma república depende 
justamente de limitar a interferência recíproca 
entre Igreja e Estado: cada um cumprindo 
seu ofício, sem que o fanatismo ou o apelo 
sentimental distorçam as instituições do outro.

Fanatismo Religioso, Superstição e Servidão

Spinoza encontra no fanatismo e na 
superstição os maiores entraves à liberdade 
política e ao progresso social. No prefácio do 
TTP, ele caracteriza a superstição como produto 
direto do medo: o homem sujeito a incertezas 
sobre o futuro alterna compulsivamente 
esperança e medo, tornando-se “propenso a 
crer em qualquer coisa”. Em sua formulação 
contundente: “o medo é a causa que origina e 
alimenta a superstição”. A superstição, por sua 
vez, não surge de uma ideia errada de Deus, mas 
é a própria fonte da ignorância religiosa – ela é 
“não um efeito, mas uma causa da ignorância 
sobre o divino”. Na prática política, isso se traduz 
em um círculo vicioso: ao se sentir impotente 
diante da Fortuna (a contingência, os eventos 
naturais e sociais que escapam ao controle), 
o homem busca narrativas sobrenaturais que 

o tranquilizem. Mas tais narrativas apenas o 
mantêm num estado passivo de “servo” ao 
medo. Assim, não há instrumento mais eficaz 
de dominação do que manter os homens nos 
afetos de medo e esperança.

Os líderes religiosos – ou qualquer 
autoridade espiritual – exploram esse mecanismo 
instintivamente. Delegam às Escrituras e 
aos profetas a tarefa de fixar as paixões 
mutantes dos fiéis: eles prometem benefícios 
terrenos em troca de obediência, acreditando 
representar a vontade de um Deus que pune 
e recompensa. “Oficiais de culto, senhores da 
moral dos fiéis e intérpretes autorizados da 
revelação” agem assim para dar consistência 
às “formas transitórias e conteúdos incertos 
dos bens e males” da vida humana. A eficácia 
desse controle aumenta justamente quando a 
revelação é percebida como vontade explícita 
de um Deus transcendente – quanto mais os 
crentes acham que qualquer sofrimento ou 
bonança decorre de um decreto divino, menos 
questionam e mais se submetem. Spinoza 
aponta ainda que a monolatria exacerbada 
(o fanatismo pelo “povo eleito” e pelo “Deus 
revelado”) produz o quadro mais poderoso de 
submissão: numa religião monoteísta, quando 
fiéis se consideram povo escolhido de um deus 
que lhes promete fortuna e salvação, torna-se 
um matiz de fanatismo difícil de romper. Em 
suma, o fanatismo religioso passa a ser um dos 
mais eficazes pilares do poder autoritário: ele 
origina a servidão dos súditos pela fé, em cuja 
couraça de certeza se imobiliza toda vontade 
autônoma.

Spinoza vincula diretamente a superstição 
à servidão humana. Homens supersticiosos 
não são apenas crédulos, mas dominados 
pelas paixões tristes; vivem “como bestas ou 
autômatos” submetidos ao exterior. A única 
política verdadeira, argumenta, deveria romper 
esse ciclo liberando o entendimento. No capítulo 
XX do TTP, é mostrado que o papel do poder 
civil não é transformar homens em “bestas ou 
autômatos”; ao contrário, o soberano legítimo 
deve promover a liberdade natural de todos. 
Logo, 

[...] dos fundamentos da república [...] resulta 
com toda a evidência que o seu fim último 
não é dominar nem conter os homens pelo 
medo e submetê-los a um direito alheio; é, 



27Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Brena Kátia Xavier da. Spinoza e a Crítica aos Líderes Religiosos:
Uma Abordagem Política do Fanatismo, p. 23-28.

pelo contrário, libertar o indivíduo do medo a 
fim de que ele viva, tanto quanto possível, em 
segurança, isto é, a fim de que ele preserve o 
melhor possível, sem prejuízo para si ou para os 
outros, o seu direito natural a existir e a agir. O 
fim da república, repito, não é fazer os homens 
passar de seres racionais a bestas ou autómatos, 
é, pelo contrário, fazer com que a sua mente e o 
seu corpo exerçam em segurança as respectivas 
funções, que eles usem livremente da razão 
e que não se digladiem por ódio, cólera ou 
insídia, nem sejam intolerantes uns para com 
os outros. O verdadeiro fim da república é, de 
facto, a liberdade. (TTP 20, p. 385 [240-241]).

Ou seja, uma república não existe para subjugar, 
mas para permitir que cada indivíduo exerça 
seu “direito natural a existir e agir” de forma 
racional, sem sofrer calúnia ou violência por 
pensar diferente. Caso contrário, a humanidade 
permanecerá em impotência: incapaz de 
dominar sequer seus medos, tende a conviver 
resignada sob tiranos que se valem de sua 
fraqueza.

Em termos contemporâneos, o fanatismo 
religioso se reflete, por exemplo, na transformação 
de debates éticos em confrontos maniqueístas, 
onde qualquer crítica a práticas religiosas é 
rotulada como heresia política. O discurso 
da “cristofobia” no Brasil ilustra bem isso: ao 
acusar de perseguição qualquer contestação da 
pregação conservadora, bolsonaristas reforçam 
uma construção polarizante de “nós versus 
eles”, colocando minorias sociais como inimigas 
da fé majoritária. Essa retórica camufla um 
“governo cristão” que favorece apenas uma 
fatia social, usando o termo “liberdade” para 
autorizar censura. Com isso, a ideia de liberdade 
de religião torna-se estratégia discursiva onde 
em nome da liberdade de um único grupo, 
restringe-se a de todos os demais. 

Além disso, os vícios inerentes ao fanatismo 
religioso adquirem, na contemporaneidade, uma 
projeção global. Relatos acadêmicos recentes, 
como os de Joanildo Burity, demonstram que 
o conservadorismo religioso transcende as 
fronteiras nacionais, articulando-se em um 
movimento político transnacional. Burity 
identifica uma “inflexão crescente no perfil dessa 
emergência pentecostal”, que abandona uma 
postura pragmática para assumir “um perfil de 
confrontação com a agenda de ampliação dos 
direitos das minorias”. Este fenômeno, centrado 
em uma “direita cristã” neopentecostal, não 

se restringe a um contexto local, mas emula 
modelos internacionais, como o “Tea Party” 
americano, para impor uma “representação 
totalizante do povo sobre os demais grupos 
em nome de uma lógica majoritária cristã”. 
Tal movimento, que segundo estimativas já 
congrega centenas de milhões de seguidores, 
tem sido instrumental na elevação de figuras 
como Trump e Bolsonaro ao poder, propondo 
uma “cruzada global” por uma ordem moral 
ultraconservadora.

Trata-se, em essência, da mundialização de 
uma mentalidade espiritualista-autoritária, na 
qual se promete a salvação eterna enquanto se 
instaura, na Terra, o domínio político de poucos. 
Em todos esses casos, reencontramos a dinâmica 
que Espinosa descreveu com precisão no TTP: 
num sistema de crença onde a revelação é tida 
por absoluta, quem afirma falar em nome de um 
Deus único e se apresenta como seu intérprete 
exclusivo, promete tudo e, em contrapartida, 
exige controle absoluto. O fanatismo, nesse 
arranjo, converte o medo e a esperança em 
combustível para a ação política, e qualquer crime 
perpetrado em nome dessa agenda é justificado 
como uma “obra de Deus”, um desígnio da 
providência contra os inimigos da fé.

A Ética sugere que a única saída real seria 
a formação de indivíduos sábios, dedicados ao 
conhecimento verdadeiro das causas naturais 
e ao conhecimento das próprias paixões. 
Mas tal sábio não nasce facilmente em solos 
fanáticos: exige uma educação e uma política 
que alimentem o pensamento crítico, pois, 
quem procura viver “como um sábio” escapa 
à oscilação ansiosa entre medo e esperança, 
pois não mais crê em fantasmas exteriores, mas 
entende as leis naturais por trás dos eventos. Para 
a maioria, contudo, a superstição é sedutora: 
pois, até o rico – por sentir-se seguro quanto aos 
bens da fortuna – pode tornar-se supersticioso 
em outra forma, deixando de procurar as causas 
das coisas e age pela vontade própria como se 
“soubesse tudo”.

Diante disso, Spinoza nos legou algumas 
armas conceituais. Ele defende que um 
bom governo deve diminuir a exposição dos 
cidadãos à incerteza – por exemplo, pela 
garantia de segurança material e de leis estáveis 
– para desviar a atenção do calvário interior 
que gera crendices. E, sobretudo, advoga a 



28 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

SILVA, Brena Kátia Xavier da. Spinoza e a Crítica aos Líderes Religiosos:
Uma Abordagem Política do Fanatismo, p. 23-28.

crítica filosófica como forma de desmontar 
racionalmente a superstição, apontando suas 
falácias e frustrações. Em uma sociedade onde 
vozes discordantes são silenciadas sob pretexto 
de proteger “os valores cristãos” ou a “segurança 
espiritual”, não há pulverização de superstição; 
ao contrário, fortalece-se o mito de que a 
verdade política está engessada em dogmas.

Considerações Finais

Ler Spinoza hoje exige tal densidade e 
atenção quanto ele dedicou a desmontar as 
ilusões de sua época. Sua análise rigorosa do 
medo e da dinâmica social da superstição 
oferece um espelho implacável: revela que 
lideranças religiosas servas do poder secular 
dão-se menos aos ensinamentos de amor e mais 
à manutenção de hierarquias por terror moral. 
Enquanto os homens permitirem que o medo 
lhes dite condutas – crendo no sobrenatural 
como única explicação plausível – continuarão 
politicamente impotentes. A saída, segundo 
ele, não está em mais autoridade divina, mas 
no inverso: na expansão da razão individual. 
A maior ironia spinozista é que o “certo” 
Deus revelado, onipotente e iracundo, será 
inútil se continuarmos escravos dos próprios 
sentimentos.

No Brasil contemporâneo, é possível 
identificar várias manifestações dessas tramas 
denunciadas por Spinoza: do estímulo ao 
ódio eleitoral por pregadores midiáticos, à 
mitificação de líderes como ungidos de Deus 
para impor leis puritanas, passando pelo receio 
paranoico de uma suposta perseguição aos 
“verdadeiros cristãos”. Cada uma delas reduz a 
nossa potência de agir de acordo com o próprio 
juízo, transformando o corpo político em 
massa dominada por “paixões tristes” (como 
inveja, cólera e superstição) em vez de forças 
vitais criativas. A tarefa, então, é, cultivar o 
pensamento livre e a investigação crítica como 
antídotos contra a servidão religiosa. Isso 
implica, na prática, defender que a liberdade 
de expressão permaneça irrestrita até o nível 
da razão pura, e que o laicismo do Estado seja 
respeitado, impedindo que qualquer instituição 
abuse do medo metafísico para se perpetuar.

k k k

Referências

BURITY, Joanildo. ¿Ola conservadora y 
surgimiento de la nueva derecha cristiana 
brasileña? La coyuntura postimpeachment 
en Brasil. Ciências Sociais e Religião, 
Campinas, v. 22, e020015, p. 1-24, 2020.

PASSOS, Enilton Caiana dos. A questão da 
superstição em Espinosa. Goiânia: UCG, 
2004.

JULIÃO, Luanda Gomes dos Santos. Imaginação 
e superstição no Tratado teológico-político. 
Ipseitas, São Carlos, v. 4, n. 1, p. 131-150, 
jan.-jul. 2018.

SPINOZA, Baruch de. Ética. Tradução de 
Tomaz Tadeu. Belo Horizonte: Autêntica, 2009.

SPINOZA, Baruch de. Tratado Teológico-
Político. Tradução, introdução e notas de 
Diogo Pires Aurélio. 3. ed. Lisboa: Imprensa 
Nacional-Casa da Moeda, 2004.

k k k


