
53Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana

Francisco Vale Lima *
Cléver Luiz Fernandes **

* Doutor em Filosofia pela Universidade do Estado do Rio 
de Janeiro. Mestre em Filosofia pela Universidade Federal 
do Piauí. Graduado em Filosofia pelo IESMA Instituto de 
Estudos Superiores do Maranhão. Professor da Universidade 
Federal do Maranhão (UFMA).
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7950-5858
** Doutor em Filosofia pela Universidade do Estado do Rio 
de Janeiro. Mestre em História pela Universidade Federal de 
Goiás. Graduado em Filosofia pela PUC-MG. Professor da 
Universidade Federal do Maranhão.
ORCID:  https://orcid.org/0000-0003-3155-9416

Introdução

Hans Jonas apresenta ao longo de toda a sua 
construção teórica uma profunda crítica a 

Descartes. Tal crítica se dá, sobretudo, pelo fato de 
Jonas considerá-lo enquanto fundador do dualismo 
e do mecanicismo modernos. Para o pensador 
alemão estas duas teorias trazem em seu bojo a 
pecha de: i) pela validação do mecanicismo ter 
construído uma visão de mundo (leia-se, natureza) 
destituída de interioridade; ii) em decorrência disto 
a matéria inerte fora convertida no objeto ideal de 
leitura da natureza e a vida, em contrapartida, 
transformara-se no problema a ser resolvido; 
iii) uma vez que a natureza fora destituída de 
interioridade, não possuiria também valor moral; 
iv) isto posto, não compete ao homem levá-la em 
consideração em suas formulações morais.

Em sua crítica ao dualismo cartesiano, 
Jonas apresenta o impasse suscitado pela 
consideração que o pensador francês fizera ao 
apresentar a realidade enquanto um composto 
formado a partir da res cogitans  e da res extensa. 
Ora, se se compreende por substância aquilo que 
Descartes apresenta nos Princípios da Filosofia 
I, 51 “[...] uma coisa que, para existir, não tem 
necessidade de outra coisa senão de si mesmo”, 
como compatibilizar a união entre corpo e mente, 
visto se tratarem de duas substâncias distintas 
que não possuem nada em comum entre si?

Para responder a este questionamento 
Descartes se vale, grosso modo, da seguinte 

argumentação: i) sim, a união pode ser 
compreendida; ii) ela é compreendida através 
dos sentidos, mas não do intelecto (porque a 
união aqui questionada é uma noção primitiva 
e, como tal, é imediata e irredutível; ora, uma 
noção imediata não pode ser explicada por 
outra mais simples ou mais evidente que ela); 
iii) como a constatação da distinção (entre 
as substâncias) dada pelo intelecto entra em 
conflito com a da união dada pelos sentidos, 
existe um aspecto da união que não pode ser 
compreendido; iv) apesar disso, a união deve 
ser aceita por ser uma evidência imediata.

Ainda que aceitemos a tese apresentada 
por Descartes de que tal união seja apreendida 
de forma imediata pelos sentidos, isto não 
resolve o problema da união e da distinção das 
substâncias (que, apesar de se encontrarem 
unidas exclusivamente no humano, permanecerão 
separadas para o restante do universo). Em 
primeiro lugar, porque o pensador afirma que 
compreendemos ou alcançamos a verdade 
acerca da união e da distinção por caminhos 
diferentes. Sendo assim, tais verdades não 
podem ser pensadas simultaneamente, dado que 
a verdade da união concerne à experiência e a 
da distinção ao intelecto, tornando difícil pensá-
las conjuntamente. Tal problema ensejou uma 
série de críticas à Descartes por parte de seus 
interlocutores, bem como suscitou uma série de 
respostas alternativas ao problema ali apresentado 
(que extravasa a relação mente corpo e toca na 
(im)possibilidade da união/interação entre as 
substâncias). Dentre as vozes alternativas destaca-
se, sem sombra de dúvidas, a de Spinoza.

O argumento spinozano ao problema da 
substância suscitado por Descartes (que resultou 
na formulação da doutrina dualista deste 
último) é, por assim dizer, abraçado por Hans 
Jonas, o qual percebe no monismo substancial 
(ou irrestrito) de Spinoza um aporte seguro 

DOI: https://doi.org/10.52521/conatus.v17i28.15591



54 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

para a formulação de sua teoria do organismo 
e, por consequência, para a fundamentação 
de sua Filosofia da Biologia. Contudo, 
antes de adentrarmos na análise da teoria 
supramencionada, convém que esbocemos 
rapidamente a doutrina da substância em 
Spinoza1 para que, desta forma, possamos 
perceber com maior clareza a influência da 
mesma no pensamento jonasiano.

1 Spinoza e a doutrina da substância: breve 
esboço conceitual

Spinoza, em sua ética, realiza o 
movimento contrário de Descartes em sua 
dúvida metódica. Este último apresenta Deus 
enquanto argumento final para salvaguardar a 
existência de um mundo externo ao sujeito que 
duvida. Spinoza, diversamente, parte da reflexão 
acerca da natureza de Deus para, a partir deste, 
fundamentar a natureza de tudo quanto existe. 
De modo geral pode-se afirmar que a metafísica 
spinozana se sustenta a partir de três conceitos 
gerais: substância, atributos e modos, sendo que 
a substância por excelência seria Deus.

Exatamente por conta disso Spinoza 
apresenta Deus enquanto a substância por 
excelência. Na E1Def 6, afirma que Deus é “[...] o 
ente absolutamente infinito, isto é, a substância 
que consiste em infinitos atributos, cada um dos 
quais exprime uma essência eterna e infinita”. 
Ora, se se entende por substância o que consta 
na E1Def3, ou seja, “[...] aquilo que é em si e é 
concebido por si, isto é, aquilo cujo conceito de 
outra coisa a partir do qual deva ser formado”, 
segue-se daí que Deus deve ser tido enquanto 
a substância que possui todos os atributos, o 
que excluiria a possibilidade de existência de 
uma outra substância, como assevera na E1P14 
“Além de Deus nenhuma substância pode ser dada 
nem concebida”.

Ora, se Deus possui em si todos os 
atributos, a coisa pensante e a coisa extensa não 
são substâncias independentes, mas atributos ou 
afecções dos atributos de Deus E1P14C2. Mais 
adiante (E2P7S) afirma categoricamente que a 
substância pensante e a substância extensa são 
uma só e mesma substância, que é compreendida 
ora sob um atributo, ora sob outro.

1 Aqui nos centraremos na doutrina da substância tal 
como contida na Ética de Spinoza sem, contudo, nos 
aprofundarmos nos debates acerca dos conceitos ali 
contidos, haja vista a pluralidade e complexidade da mesma.

Por atributo, define na E1Def 4 que 
seja “[...] aquilo que o intelecto percebe da 
substância como constituindo a essência dela”. 
E, na E2P47, Spinoza afirma que possuímos um 
conhecimento adequado da essência eterna e 
infinita de Deus. Desta forma, o que o intelecto 
percebe acerca dos atributos o faz de modo 
adequado (cf E2Def4). Exatamente por conta 
disso na E1P10S Spinoza afirma que os atributos 
são concebidos realmente como distintos. Se são 
realmente distintos e os percebemos de forma 
adequada há, então, uma distinção essencial 
dos infinitos atributos.

Afirmar que os atributos sejam aquilo que o 
intelecto percebe enquanto essência da substância 
não nos permite concluir disto que atributo e 
substância sejam a mesma coisa. Isto porque 
na E1P14C1 Spinoza afirma existir uma única 
substância e esta substância é indivisível E1P12, 
ao passo que existem infinitos atributos, apesar 
de nosso intelecto ser capaz de apreender apenas 
dois destes (pensamento e extensão) cf. E2P1-22.

Apreender distintamente estes dois 
atributos não implica, também, em dizer que se 
esteja a tratar de dois entes distintos. Descartes 
nos Princípios I,6, afirma que uma distinção 
real implicaria numa distinção numérica e vice-
versa. Tal proposição se define por entender que 
coisas que podem ser concebidas separadamente 
constituem entes distintos, o que implicaria na 
existência de substâncias distintas. 

Spinoza, ao contrário, afirma que apesar 
dos atributos serem realmente distintos isto não 
implica que possam eles existirem separadamente. 
Desta forma, a distinção real não pode ser 
numérica, mas tratar-se-ia de uma distinção 
modal. Em E1Def5, Spinoza afirma que modos são 
“[...] afecções da substância, ou seja, aquilo que 
é em outro, pelo qual também é concebido”. Dito 
isto, é possível pressupor a existência de infinitos 

2 A este respeito Roberto Ponczek diz: “Para o intelecto 
humano finito, apenas destes dois atributos seriam 
perceptíveis, a extensão (forma, volume, densidade, 
posição, repouso, movimento dos corpos, etc.) e o 
pensamento (paixões, volições, intuições, ideias, vontade 
etc.). Se, pelo contrário, a mente humana fosse capaz 
de perceber a substância em toda a sua infinitude e 
plenitude, a estaria determinando, e assim negando-a. 
Portanto, o pensamento e a matéria extensa são as 
únicas coisas que percebemos da substância pelo fato de 
que uma inteligência finita não pode definir algo que é 
infinito”. In: PONCZEK, Roberto Leon. Deus ou seja 
natureza: Spinoza e os novos paradigmas da Física. 
Salvador: EDUFBA, 2009. p. 70. 



55Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

modos enquanto atualizações da substância. 
Segundo o filósofo só os modos finitos de um 
mesmo atributo são numericamente distintos 
um do outro. Assim, há apenas uma única 
substância para todos os atributos do ponto 
de vista da quantidade. Uma pluralidade de 
atributos conceitualmente independentes não 
implicaria numa pluralidade de substâncias. 
Até porque segundo E1P4D, E1P6C, e E1P15D, 
Spinoza afirma categoricamente que fora da 
substância e de seus modos nada é dado. Desta 
feita, o atributo não poderia se configurar num 
ente propriamente dito. E, como os atributos 
não são entes, não podem existir fora do 
intelecto, até porque o atributo é a forma como a 
substância se expressa e, por isso, é a forma pela 
qual compreendemos a substância. Esta forma 
de apresentação da substância pelo atributo não 
se dá por deficiência do entendimento humano 
(visto que o intelecto percebe a substância 
adequadamente). Desta maneira, pode-se inferir 
que os atributos podem ser compreendidos 
adequadamente como distintos sem que isto 
implique numa multiplicidade de substâncias.

Mas qual seria a essência dos modos 
finitos? Segundo Spinoza, tais modos possuiriam 
uma essência eterna a qual se identifica com o 
conceito de conatus3, ele seria, por assim dizer, a 
potência do ser da coisa. Contudo, por estarmos 
tratando da noção de essência em Spinoza, faz-
se necessário apresentar a distinção spinozana 
entre essência formal, essência objetiva e 
essência atual (apesar de tais essências estarem 
entrelaçadas). i) as essências formais existem 
nos atributos de Deus. Estas essências existem 
também, por participação, na coisa dada4 
enquanto existentes na duração; ii) as essências 
objetivas seriam a mera representação da coisa 
e seriam eternas enquanto contidas no modo 
infinito; iii) as essências objetivas se atualizam 
no tempo enquanto coisa dada e, nesta condição, 
é dada como parte do modo infinito.

Convém que se distinga, ainda, a essência 
humana da essência das coisas finitas. A essência 
humana pode ser identificada como intelecto, 
razão, parte da mente que age (ativa), parte da 

3 Por conatus Spinoza identifica por meio da E3P7 
como “[...] o esforço pelo qual cada coisa se esforça para 
perseverar em seu ser”, sendo assim, ele seria a essência 
atual da coisa.
4 Algo dado pode ser entendido enquanto algo colocado 
na existência como modo.

mente que possui as ideias adequadas e que é livre, 
por isso, compõe o campo das virtudes humanas. 
Já a essência das coisas finitas pode ser tida como 
aquilo que existe quando a coisa é dada e que 
deixa de existir quando a coisa é retirada. Pode ser 
tida, ainda, como aquilo que existe enquanto ideia 
no intelecto infinito de Deus e, por isso, como algo 
contido no atributo infinito de Deus.

Uma vez isto posto convém que nos 
detenhamos na reflexão spinozana acerca das 
coisas singulares. Na E2Def7, afirma Spinoza:

Por coisas singulares entendo coisas que são 
finitas e têm existência determinada. Se vários 
indivíduos concorrem para uma única ação de 
maneira que todos sejam simultaneamente causa 
de um único efeito, nesta medida considero-os 
todos como uma única coisa singular.

Ou seja, coisas singulares podem ser 
compreendidas enquanto coisas finitas e 
determinadas. São modos5. Coisas finitas são 
aquelas determinadas por outras de mesma 
natureza. Possuem, portanto, número e 
diversidade. A determinação, neste caso, só se 
aplica aos modos finitos, às coisas singulares ou 
às representações das mesmas.

Spinoza na E1P25C afirma que “as coisas 
particulares nada são senão afecções dos 
atributos de Deus, ou seja, modos pelos quais 
os atributos de Deus se exprimem de maneira 
certa e determinada”. Por força do princípio de 
causalidade defendido por Spinoza (E1AX3-4), 
as coisas definidas e determinadas causam outras 
coisas definidas e determinadas. Desta forma, a 
ordem causal do universo se dá entre as coisas 
finitas no tempo, interagindo causalmente umas 
com as outras, compondo uma cadeia infinita 
de causas, onde os modos finitos formam um 
complexo de causas que corresponderão à 
totalidade das coisas existentes na duração. Esta 
cadeia causal, em termos absolutos, seria uma 
modificação da substância. Dado que os modos 
existem em outros e só podem ser concebidos 
por meio destes outros e eles compõem e 
existem na natureza, e visto que o conceito de 
natureza se adequa perfeitamente ao postulado 
da E2Def 7, qual seja, de que “[...] se vários 
indivíduos concorrem para uma única ação 
de maneira que todos sejam simultaneamente 
causa de um único efeito, nesta medida [...]”, 

5 Modos podem ser entendidos enquanto algo definido, 
que limita ou determina algo.



56 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

esta pode ser compreendida como um todo, 
como uma coisa singular, um indivíduo e a ideia 
deste indivíduo também é um indivíduo que 
contém em si infinitas ideias de infinitas coisas, 
esta grande ideia seria o intelecto infinito de 
Deus (E2P11C1).

Pelo exposto vimos que toda espécie de 
composição, transformação ou alteração diz 
respeito aos modos. O mesmo não se aplica 
aos atributos divinos porque estes são simples, 
indivisíveis e imutáveis (E1P12, E1P13). Disto se 
segue que seria a imaginação quem conceberia 
a substância e seus atributos como divisíveis. 
Dizemos a imaginação porque o intelecto 
compreende a substância adequadamente e, em 
sua compreensão adequada, tem-na enquanto 
única e indivisível.

Visto estarmos tratando dos atributos de 
Deus, qual seria, então, a essência destes atributos? 
Spinoza afirma que a estes subjazem uma essência 
formal, porque indefinida, indeterminada e não 
possui limites ou negação. Como esta essência está 
contida no atributo de Deus e este é indivisível, ela 
não pode ser entendida enquanto uma parte, um 
elemento de algo maior. Não pode existir ali como 
algo conceitualmente diferente do atributo. Ela se 
difere, porém, das ideias não existentes contidas 
em Deus porque, como a ideia de Deus é eterna, e 
por ser Ele intelecto infinito, nele se compreendem 
todas as coisas que existem, existiram ou virão 
a existir. Ora, enquanto a coisa não existe, sua 
essência também não existe a não ser enquanto 
contida no intelecto infinito de Deus.

Desta feita, pode-se afirmar que as 
essências formais estão contidas nos atributos 
de Deus de modo indefinido e indeterminado. 
Assim: i) quando a coisa é dada na duração e 
atualizada no tempo, a essência formal é dita 
atual; ii) quando a coisa é dada no intelecto 
divino a essência formal é dita objetiva. Desta 
maneira, assim como a existência de Deus é 
pré-condição para a existência de todas as 
coisas (já que todas as coisas existem em Deus), 
as essências formais são pré-condições para a 
existência das coisas dadas, ainda que não se 
confundam com os modos finitos, caso contrário 
discordaria do disposto na E1P28, onde o 
pensador holandês escreveu, “[...] qualquer 
coisa que é finita e tem existência determinada, 
não pode existir nem ser determinado a operar 
a não ser que seja determinado a existir e operar 

por outra causa [...]”. Assim, tudo existe nos 
atributos de Deus. Porém, as coisas particulares 
(as que podem ser contadas isoladamente) são 
modos dos atributos. Ou seja, são os atributos 
modificados. Por conta disso, pode-se dizer que 
aqui se tem a passagem da substância para o 
modo e a transformação do uno em múltiplo 
(sem que se perca a noção de unidade).

Ora, aquilo que existe apenas enquanto 
contido nos atributos de Deus não possui 
delimitações nem propriedades próprias. Como 
tudo que existe manifesta a essência de Deus 
de maneira definida e determinada, todas as 
coisas devem estar contidas em Deus (e Deus 
nelas). É a isto que podemos entender enquanto 
relação estabelecida entre substância e modo: 
o modo é aquilo que existe em outra coisa 
e é apenas a partir desta coisa que ele pode 
ser pensado. Porém, ele só pode ser pensado 
enquanto transformado em modos, até porque 
antes de serem modificações não poderiam ser 
coisas singulares ou distintas entre si. É nesta 
relação (substância-modo) que se caracteriza 
a causalidade imanente de Deus e isto não é 
idêntico à relação parte-todo.

Logo, a essência formal é a própria 
realidade da coisa, ela está diluída no atributo 
sem se diferenciar das outras essências, nem 
do próprio atributo. Porém, os atributos se 
modificam nos modos infinitos e as essências 
contidas nos atributos se modificam em 
essências finitas determinadas.

Desta feita, pode-se dizer que pensar nos 
atributos ou nas essências neles contidas é 
pensar nas coisas antes de sua transformação 
em modos. A essência se dá quando a substância 
se modifica nesta ou naquela coisa singular 
e só é possível tal modificação porque nela 
existe a essência formal da coisa. Até porque 
não é possível pensar em essência sem sua 
devida existência (apenas enquanto contida no 
atributo como essência formal porque ali ela 
não estará singularizada, mas diluída). Isto nos 
permite concluir que todas as coisas existem 
contidas nos atributos de Deus, mas enquanto 
indeterminadas, indefinidas.

Quanto à essência dada (E2Def2) Spinoza 
afirma que esta não possui uma existência 
separada da coisa, já que ela existe somente na 
coisa propriamente dita. Aqui a essência ganha 
existência quando ela é dada como um modo 



57Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

e, como tal, ela pode ser pensada como algo 
definido e determinado. Assim surge o modo 
finito da coisa singular e, neste, a essência existe 
presente na coisa.

Apesar disso, a essência dada difere 
da coisa existente, uma vez que apenas Deus 
possui uma essência que é igual à sua existência. 
Quanto às essências das coisas não existentes, 
estas existem objetivamente no intelecto infinito 
de Deus e não em seus atributos. Isto porque 
apesar de estarem nele contidas (como todas 
as outras coisas), não podem ser observadas ou 
concebidas a não ser que a coisa esteja dada seja 
na duração, seja no intelecto infinito de Deus.

Disto não se pode depreender que 
essência seja o mesmo que possibilidade. 
Porque, em Spinoza, as coisas de um ponto 
de vista ontológico não são possibilidades 
uma vez que tudo que existe, existe 
necessariamente. Até porque, Deus e as 
coisas por ele compreendidas, são uma e a 
mesma coisa. Assim, toda a realidade, toda a 
existência redunda em um só e único ser. Tudo 
é Deus e Deus é tudo. Por isso, nada existe 
enquanto potência (em termos aristotélicos). 
Até porque, neste caso, criador e criação 
são como faces de uma mesma moeda. 
Disto se depreende o vocábulo spinozano 
que compreende Deus enquanto natureza 
naturante e a criação enquanto natureza 
naturada.

Neste sentido, pode-se inferir que a 
essência de Deus e seu poder são a mesma coisa. 
Por isso, as coisas produzidas por Deus não 
diferem de Deus. Contudo, faz-se necessário 
entender que Deus se transforma (se modifica) 
mas não transfere ser (até porque tudo é 
Deus). Tendo isto em vista, pode-se afirmar 
que o mundo é uma constante transformação 
da natureza divina. Por isso, todas as coisas 
existem sempre de alguma forma (ainda que 
como essência formal contida no atributo de 
maneira indefinida). Esta essência formal não 
é a mesma coisa que possibilidade, já que ela 
existe eterna e necessariamente nos atributos 
divinos e aquilo que está no atributo não é um 
modo esperando ser colocado na existência, mas 
já é um pré-modo que será posto na existência 
quando a cadeia de causas assim determinarem.

Por isso, considerando a natureza como 
um todo, tudo existe eterna e necessariamente, 

nada existe enquanto potência, esta só pode ser 
pensada do ponto de vista da duração.

Ainda em se tratando de essências, pode-
se dizer que estas compreendem um conjunto 
de ideias. Tais ideias existem na coisa da mesma 
maneira que existem em Deus. Este conjunto de 
ideias (que é eterno, pois corresponde à parte 
eterna da mente) pode ser categorizado entre 
ideias adequadas e ideias inadequadas.

As ideias adequadas correspondem àquelas 
que provém exclusivamente da natureza que lhes 
é própria. Neste sentido, a existência compreende 
maior conjunto de propriedades, sendo 
determinada por causas externas em constante 
processo de mutação e que deixa de existir quando 
deixa de possuir duração e é composta de ideias 
formadas pela essência. A essência da mente 
consiste exatamente no conjunto de suas ideias 
adequadas o qual lhe impulsiona a agir. Desta forma, 
sua potência (poder de agir) é definida pelas ideias 
adequadas que possui. Ora, se as ideias adequadas 
afirmam a potência da coisa, quanto mais a coisa 
as possui, tanto mais perfeita ela o será. Quanto 
mais perfeita for a coisa mais realidade esta possui 
(portanto, mais ideias adequadas), sendo assim, 
pode-se dizer que as ideias adequadas compõem 
aquela parte da mente que é eterna e que, de 
certo modo, está contida no intelecto infinito de 
Deus. Convém que se esclareça, por fim, que ideia 
adequada e ideia verdadeira não são a mesma coisa. 
A ideia verdadeira refere-se àquilo que concorda 
com seu ideato. Já a ideia adequada volta-se para 
aquilo que é considerado em si mesmo, ainda que 
não se relacione ao objeto; apesar disto, ela possui 
todas as propriedades intrínsecas de uma ideia 
verdadeira.

Já as ideias inadequadas não estão 
contidas na essência das coisas, mas na 
existência completa da coisa, visto que são 
um misto composto pelas coisas provindas 
da mente bem como de coisas externas a ela. 
Elas são causadas, portanto, pela associação 
da i) natureza do homem; ii) com as coisas 
existentes na cadeia infinita das causas. Elas 
estão em Deus apenas enquanto ele concebe a 
natureza humana em conjunto com as outras 
coisas. Isto implica em dizer que a mente é 
composta e não simples. É ela um conjunto de 
ideias adequadas e inadequadas. E esta mente 
deixa de existir quando deixa de ser afetada 
pelas causas externas. Assim, ela perde as partes 



58 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

inadequadas que a compõe e mantém sua parte 
adequada na ideia infinita de Deus.

Da reflexão acerca da ideia adequada 
e inadequada se deriva a reflexão acerca das 
ações e das paixões. Para tanto, faz-se necessário 
elucidar dois pontos:  i) do conceito de ideia 
adequada se deriva o de causa adequada, o qual 
pode ser entendido como aquilo que produz um 
efeito que é percebido apenas por ela mesma; 
ii) do conceito de ideia inadequada se deriva o 
de causa inadequada o qual pode ser entendido 
como aquilo que produz um efeito que precisa 
de outra coisa para ser compreendido. Dito isto, 
Spinoza deriva o conceito de ação humana como 
algo consequente das ideias adequadas, ao passo 
que o conceito de paixões se deriva das ideias 
inadequadas oriundas da relação entre a essência 
com aquilo que advém de fora da essência.

O homem seria, então, um conjunto de 
várias coisas singulares do tipo: essência + coisas 
externas. Isso significa que ele é constantemente 
afetado e que sua existência está em constante 
transformação (mas sua essência permanece a 
mesma).

Por fim (ao menos para o que nos interessa 
nesta reflexão), convém abordarmos o conceito 
de conatus (o qual já fora apresentado acima, 
ainda que brevemente). Spinoza entende por 
conatus como sendo a força pela qual cada 
coisa afirma sua essência. Ou seja, seria o 
poder que a coisa possui para manter a sua 
existência. O conatus da existência se configura 
enquanto um princípio de preservação das leis 
internas da coisa que a mantém na duração. 
Ele pode aumentar ou diminuir dependendo 
do aumento ou da diminuição da potência das 
causas externas em relação à potência de nossa 
existência. Já o conatus da essência não pode 
aumentar nem diminuir visto que a essência 
não se altera.

Neste sentido, pode-se inferir que o conatus 
se volta para a preservação ou ampliação de 
nossas ideias adequadas (e, por conseguinte, de 
nossa potência) em face das ideias inadequadas, 
uma vez que esta última resvala na dimensão 
passiva do sujeito diante das coisas que lhes são 
externas (as quais podem diminuir o poder de 
ação do sujeito dependendo da intensidade com 
que afetam este sujeito de forma contrária à sua 
natureza). Desta forma, quanto mais passivo, 
menos ideias adequadas possui e, quanto menos 

ideias adequadas, menos sua existência poderá 
ser explicada por sua essência.

Cremos que o discorrido até o momento 
nos seja suficiente para estabelecermos o 
paralelo conceitual para o qual nos dispusemos 
desde o início. Convém, doravante, elucidar 
como os conceitos aqui abordados, de certa 
forma, se apresentam diluídos na teoria do 
organismo de Hans Jonas e, por assim dizer, em 
sua Filosofia da Vida.

2 A teoria do organismo de Hans Jonas: pontos 
de confluência com Spinoza

O tema do dualismo perpassa como uma 
constante no pensamento jonasiano. De fato, 
desde o início de sua produção filosófica que 
tematizava o gnosticismo ocidental antigo até os 
artigos posteriores ao Princípio Responsabilidade 
(1979), sua obra capital, a preocupação com 
tal questão se mostra como evidente. Já em 
sua incursão nos estudos gnósticos antigos6 
Jonas vê o dualismo enquanto problemático, 
posto que este se configura enquanto hostil ao 
mundo, uma ruptura absoluta, uma perversão 
da cadeia do ser que atinge as raízes da vida 
humana. Neste mundo hostil e mal o homem 

6 Hans Jonas concede que existam leituras diversas acerca 
do gnosticismo antigo. Contudo, admite que exista um 
traço comum a todas estas leituras, a presença do dualismo 
radical estabelecido em duas vertentes: primeiro na relação 
eu-mundo; segundo, na relação mundo-Deus. Não se 
trata de dualismos de grandezas complementares, mas 
contrárias e, apesar disso, são um só e mesmo dualismo, 
posto que a visão dual entre ser humano e mundo repete no 
plano da experiência o dualismo homem-Deus, o primeiro 
se derivando do segundo uma vez que este último lhe 
serve enquanto fundamento teórico. Ora, em seu aspecto 
teológico a doutrina dualista assevera que o divino é 
completamente alheio ao mundo (posto que sagrado, santo, 
perfeito), não possuindo nenhuma parte no universo físico 
(corruptível, imperfeito). Sendo assim, o verdadeiro Deus é 
completamente transmundano, é o totalmente inverso ao 
mundo, o outro por excelência. No âmbito antropológico, 
a doutrina dualista apresenta o eu interior como pneuma 
(=espírito em oposição à psyche, alma). Este não pertence 
ao mundo, à criação, por isso, não é parte da natureza e, 
por isso, ele é impossível de ser conhecido pelas categorias 
mundanas assim como Deus é impossível de ser conhecido 
a partir da criação. Nesta condição, o homem se vê à mercê 
dos espíritos cósmicos que dão vasão ao sentimento interior 
de sua alienação neste mundo. Apenas a gnose poderia 
salvar o homem de uma tal situação. Esta lhe daria o poder 
do redentor (capaz de dominar os espíritos cósmicos), 
bem como o poder do conhecimento capaz de robustecer 
o espírito a ponto de lhe permitir encontras as sendas do 
cosmos, libertando-lhe das amarras deste mundo. Cf. 
JONAS, Hans. O princípio vida: fundamentos para uma 
biologia filosófica. Petrópolis: Vozes, 2004. p. 238-242.



59Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

se vê solitário, como um exilado no mundo 
e, por isso, busca refúgio no ser divino. A 
consequência mais danosa oriunda do dualismo 
homem/mundo tal como apontado consiste 
exatamente no niilismo que este carrega consigo 
visto que, por se vê enquanto um apátrida neste 
mundo, não há porque buscar valorar o que 
quer que seja neste mundo, restando-lhe no 
máximo relegar indiferença ao que quer que 
seja mundano. Esta visão niilista ali pujante 
faz-nos recair num ceticismo moral (o qual se 
configura enquanto a pior das consequências 
emergentes do niilismo). Desta feita, percebe-
se que, num primeiro momento, a crítica de 
Jonas ao dualismo é, na verdade, uma crítica 
às suas consequências (niilismo e ceticismo 
moral). Disto se depreende que uma das tarefas 
de Jonas ao estabelecer tal crítica consiste 
em encontrar um ponto comum que vincule 
homem e mundo sem, contudo, reduzir um ao 
outro e, desta forma, eliminar as consequências 
indesejadas que aquela visão dual traz consigo.

Há, porém, uma segunda forma de 
dualismo contra a qual Jonas se insurge. Trata-
se do dualismo espírito-matéria (ou dualismo 
psicofísico). Este fora retomado no período 
moderno por René Descartes a partir da 
separação radical entre res cogitans e res extensa. 
Contra esta separação substancial impetrada 
por Descartes, Spinoza também se manifesta 
como vimos. O grande problema, para Jonas, 
na visão dual cartesiana consiste no fato de que 
ao se reduzir de um lado a natureza objetivante 
e, de outro, o espírito subjetivante tal separação 
precisaria dar conta de explicar a emergência 
do organismo vivo, visto que neste, espírito e 
matéria encontram-se unidos7.
7 Contra isto se poderia recorrer à tese do autômato de 
Descartes. Ocorre que esta não servirá a contento, visto que 
a máquina, ao ser formulada atende a fins. Admitir uma 
tal tese implicaria na assunção das causas finais enquanto 
válidas em âmbito de explicação do real. Além disso, diz-
nos Jonas: “[...] a própria imagem da máquina poderia 
ser descartada. Aqui devemos notar uma das limitações 
inerentes dessa imagem, para além da questão psicofísica. 
O modelo – referido, desde o início, aos animais e não às 
plantas – prevê: a) uma estrutura conexa de partes moveis, 
tais como alavancas, dobradiças, barras, rodas, tubos, 
válvulas; e b) a geração de movimento a partir de alguma 
força, tal como a tensão de uma mola em um relógio, ou o 
calor do fogo em uma máquina a vapor. Embora a última, ou 
qualquer outra máquina de combustão, fosse desconhecida 
por Descartes, ele antecipou o modelo ao pensar o calor 
como sendo a força motriz na máquina animal, e como 
sendo gerado pela queima de alimentos. Assim, a teoria 

Tendo em vista superar aquela proposta 
cartesiana (objeto de nosso estudo posto que ao 
enfrentar o dualismo cartesiano seria possível 
encontrar, por conseguinte, aquele ponto comum 
capaz de conectar homem-mundo e, assim 
superar o dualismo gnóstico e, desta forma, 
combater as consequências dele decorrente), 
Jonas formula sua teoria do organismo (a qual 
encontra-se sistematicamente posta em seu 
Princípio Vida (1966). No auge da produção do 
mesmo, Jonas publica em 1965 um pequeno 
artigo intitulado Spinoza e a teoria do organismo8. 
Dada a proximidade temporal da publicação das 
duas obras e dado o escopo conceitual presentes 
em ambas depreende-se que, na formulação 
daquela teoria, fora Jonas leitor de Spinoza 
e muito bebeu da fonte deste último para a 
elaboração de sua teoria, como veremos.

Diz-nos Jonas naquele artigo que no 
momento em que se conseguiu explicar a 
mecânica do funcionamento do corpo, a relação 
entre as duas substâncias (como apresentara 
Descartes) fez com que aquela explicação 
tornasse a explicação sobre o fenômeno da vida 
em algo sumamente complexo ou insolúvel. As 
explicações antropocêntricas9 precedentes ao 
dualismo cartesiano perderam seu sentido pois 
o homem, suposto beneficiário das criaturas 
vivas era agora ele próprio uma inexplicável 

da combustão do metabolismo complementa a teoria da 
máquina de estrutura anatômica. Mas o metabolismo é 
mais do que um método de geração de poder, ou, se preferir, 
comida é algo mais que combustível: muito além e de 
forma mais fundamental do que fornecer energia cinética 
para o funcionamento da máquina (o caso não se aplica 
de modo algum às plantas), seu papel é originalmente 
constituir e substituir continuamente as muitas partes 
da máquina. O metabolismo é, portanto, constante vir-a-
ser da própria máquina – e este próprio vir-a-ser é uma 
realização da máquina: mas nada há de análogo no mundo 
das máquinas que se compare a essa realização. Em outras 
palavras, uma vez que o metabolismo seja entendido como 
não apenas um dispositivo de produção de energia, mas 
como o processo contínuo de autoconstituição da própria 
substância e da forma do organismo, o modelo da máquina 
cai por terra” (grifos do autor). Cf. JONAS, Hans. Spinoza 
e a teoria do organismo. In: Ensaios filosóficos: da 
crença antiga ao homem tecnológico. São Paulo: Paulus, 
2017. p 332 – 333).
8 Artigo publicado em 1965 para Journal of the History 
of Philosophy, o qual foi incluído na antologia organizada 
por Stuart F. Spicker publicada pela Quandragle Books de 
Chicago em 1970.
9 Jonas ataca, neste ponto, diretamente a figura humana 
visto ser a ela que Descartes busca salvar enquanto 
composto no qual as duas substâncias incidem valendo-
se do contorcionismo da glândula pineal.



60 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

combinação entre mente e corpo, combinação 
esta em que o corpo não apresentava qualquer 
relevância para a existência da vida interior 
do espírito (e vice-versa). Assim, ainda que se 
apresentasse uma tese capaz demonstrar que a 
existência do mundo orgânico fosse necessária 
para a existência do corpo, não se seguiria de tal 
demonstração que a existência do corpo fosse 
necessária para a existência do homem enquanto 
“eu pensante”. Com isto, todo o reino da vida 
tornou-se incompreensível tanto em relação ao 
seu fim quanto no que tange à sua origem.

Ou seja, a principal imperfeição da doutrina 
cartesiana consiste no fato da mesma negar à 
realidade orgânica aquilo que ela apresenta em 
cada caso particular: uma interioridade, um 
impulso à própria existência, em suma, nega a 
assertiva de que a vida quer a si mesma. Ocorre 
que cada ato psicofísico por nós realizado (ou 
por qualquer organismo que seja) contradiz 
de forma obstinada a divisão dualista. E é em 
vistas desta contradição que emerge a poderosa 
crítica de Spinoza que, em muito auxiliou Jonas 
na formulação da sua filosofia do organismo.

Jonas assume que o interesse central 
de Spinoza não consistia em formular uma 
“doutrina do organismo”, mas em apresentar 
uma fundamentação metafísica para a psicologia 
e para a ética. Contudo, as consequências de sua 
fundamentação metafísica permitiram pensar 
as características do orgânico para além do que 
o dualismo e o mecanicismo poderiam permitir.

Primeiro, porque Spinoza não estava 
inclinado a entender o orgânico a partir do modelo 
mecânico isto porque todas as máquinas são 
formuladas a partir de um propósito e este fora 
substituído por Spinoza pelo seu necessitarismo 
que tem Deus como causa primaz. Dito de outra 
maneira, o organismo passa a ser entendido 
enquanto modo da substância infinita. Enquanto 
modo finito daquela substância, sua perfeição 
não será avaliada tendo em vista a realização 
do fim para o qual foi criada (como no caso 
da máquina), mas a partir da sua capacidade 
de existir e interagir com o resto da existência. 
Ele é uma parte do todo, é a realização de uma 
das possibilidades intrínsecas da substância 
que conjuga em si matéria e espírito, já que 
nela tais atributos não estão separados e, 
como realização da substância, compartilha do 
processo de autoafirmação do Ser.

Segundo, porque a própria imagem da 
máquina pode ser descartada tendo em vista 
que ela não possui a ação metabólica. Ora, 
tal ação no orgânico não tem a função de 
gerar força ou poder para o organismo, assim 
como a energia aplicada ao autômato. A ação 
metabólica consiste numa troca ininterrupta 
do organismo com o meio permitindo-lhe uma 
constante mutação sem que, para tanto, este 
perca sua identidade. Ela renova e substitui 
continuamente diversos componentes do corpo 
orgânico e concede vitalidade ao espírito a ele 
subjacente. Isto não está presente na máquina. 
Acerca disto, diz-nos Jonas (2017, p. 333):

[...] o organismo vivo existe como uma troca 
constante de seus próprios constituintes, e 
tem sua permanência e identidade apenas na 
continuidade desse processo, não na persistência 
de suas partes materiais. Esse processo é, 
na verdade, sua vida, e em última instância, 
a existência orgânica não significa ser um 
corpo definido, composto de partes definidas, 
mas ser uma continuidade do processo com 
uma identidade sustentada além e através do 
fluxo de componentes. A determinação do 
arranjo (configuração), junto, então, com a 
continuidade do processo, fornecerá o princípio 
de identidade que a “substância” como tal não 
fornece. (Grifos do autor).

Do exposto percebe-se uma confluência do 
argumento jonasiano com a tese spinozana. De 
fato, a substância (na ontologia de Spinoza) não 
fornece identidade já que ela não é individual 
e o organismo é um indivíduo. Os modos sim, 
enquanto afecções da substância, são individuais. 
Convém ressaltar que Spinoza utiliza o termo 
indivíduo e não “coisas vivas” em particular para 
se referir ao organismo. Ocorre que qualquer 
modo da substância universal é um indivíduo 
por definição (já que ser um modo corresponde 
a ser uma ocorrência distinta no eterno processo 
de autorrevelação da substância) e ele o é em 
todos os atributos. Desta forma, no atributo da 
extensão isso corresponderia a ser um corpo 
distinto de outros corpos. Como esta distinção 
não pode ser estabelecida substancialmente, 
ela se dá a partir das determinações modais e 
em sua interação com as demais determinações 
presentes no mesmo atributo.

A continuidade da determinação que 
caracteriza aquele indivíduo evidencia seu conatus 
autoafirmador. Assim, a forma da determinação 
e o conatus que visa a continuação do indivíduo 



61Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

em face de seu caráter relacional com as demais 
coisas existentes definirão o que é um indivíduo. 
Porém, o modo de relação causal deste indivíduo 
com as coisas externas, ao afetar e ser afetado, 
depende do tipo de determinação (corpo) 
envolvida: corpos simples afetarão e serão 
afetados de formas diferentes dos complexos, 
envolvendo maior ou menor grau de interação na 
tessitura das relações causais. Isto nos permitirá 
novamente diferenciar tais corpos daquela visão 
do autômato, visto que o poder relacional do 
mesmo que, apesar de interagir com o meio a 
partir de suas programações, não se dá a partir de 
uma dimensão relacional com o todo.

Jonas afirma que este caráter relacional do 
indivíduo (pertencer a um todo) está fundado 
em sua natureza formal e, retomando Spinoza 
na E2Def7, entende o indivíduo enquanto um 
composto que pode ser, ao mesmo tempo, um todo 
de suas próprias partes e um único de muitos. A 
união destes diversos indivíduos que comporão a 
coisa singular é mais do que um mero ajuntamento, 
visto que sua associação engendra uma ordem de 
interação de tal forma que a determinação dos 
múltiplos indivíduos ali presentes constituirão 
a forma da determinação do que será a coisa 
singular (o indivíduo composto). Ou seja, este 
corpo composto por inúmeros corpos pode, de 
fato, ser entendido enquanto um indivíduo caso 
a forma assumida se mantenha funcionalmente 
mediante a interação dos compostos com o mundo 
externo evidenciando que aquele composto possui 
um conatus a ele subjacente.

Esta reflexão nos leva à possibilidade da 
assunção de uma identidade a ser atribuída 
ao composto. Se este composto é o padrão de 
composição e função que dará consistência 
à individualidade, então sua identidade não 
está sediada nos corpos mais simples que o 
compõem. A conservação de sua identidade 
dependerá da conservação do padrão com o 
passar do tempo mais do que das alterações 
diversas pelas quais passa a cada instante. 
Se a relação dos corpos que o compõe se dá 
mediante aquele padrão haverá, então, uma 
compatibilidade entre estes e o todo, inclusive 
com aqueles corpos que são incorporados ao 
todo a cada nova mudança. É a isto que Jonas 
(2017, p. 336) se refere quando afirma que 
“A identidade do todo é, portanto, compatível 
com a mudança das partes”.

Ao reler a teoria da individualidade de 
Spinoza, Hans Jonas afirma que a identidade 
do todo permanece idêntica ainda que as partes 
mudem continuamente. E, já que o indivíduo é 
a forma da união, existem graus qualitativos e 
quantitativos de individualidade. Os primeiros 
dependerão do grau da ordem de diferenciação; 
os seguintes dependerão da extensão numérica. 
Mas ambos pertencem à escala do todo e 
tendem a coincidir. Desta forma, no Todo 
haverá uma hierarquia de individualidades (ou 
totalidades) e, neste escalonamento, a partir 
da complexidade de organização qualitativa e 
quantitativa, se apresentarão as individualidades 
que chamamos de orgânico (estes possuem aqui 
apenas um grau diferenciado no escalonamento 
das individualidades da natureza visto que, por 
princípio, toda a natureza está viva).

Os corpos especificamente orgânicos 
seriam totalidades menores altamente compostas 
por indivíduos menores que, por sua vez, são 
compostos por indivíduos ainda menores e assim 
por diante. Percebe-se que nesta composição 
existe uma variabilidade de ser cumulativa mais 
elevada a cada novo estrato de composição de 
modo tal que o nível mais elevado representaria 
a totalidade do composto e seria o beneficiário 
de todos os seus membros inferiores.

Se observarmos o fenômeno da vida para 
além do atributo da extensão e a refletirmos, 
também, a partir do atributo do pensamento 
(apesar destes dois atributos estarem presentes 
na mesma substância), veremos que a partir 
do paralelismo spinozano10 qualquer indivíduo 
no mundo dos corpos tem sua contrapartida 
no mundo do pensamento. Isto não quer dizer 
que se está retomando a tese dualista platônica, 
mas que existe uma simultaneidade entre 
exterioridade e interioridade que permeia toda 
existência. Por este princípio, toda a natureza 
é, então, animada. Apesar disto (tendo em 
vista a argumentação acima exposta acerca 
da hierarquia das individualidades), há uma 

10 O conceito paralelismo pode ser compreendido como 
uma solução para questão do dualismo cartesiano, para 
aprofundar esse debate veja o artigo O conceito de 
paralelismo na Ética de Benedictus de Spinoza, escrita pelo 
pesquisador Emanuel Fragoso. DA ROCHA FRAGOSO, E. 
A. O conceito de paralelismo na Ética de Benedictus de 
Spinoza. Kalagatos, [S. l.], v. 6, n. 11, p. 27–39, 2021. 
DOI: 10.23845/kalagatos.v6i11.5933. Disponível em: 
https://revistas.uece.br/index.php/kalagatos/article/
view/5933. Acesso em: 14 maio. 2025.



62 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

distinção real entre ser vivo e não vivo, entre 
seres sensíveis, seres vegetativos e o homem 
enquanto ser racional.

Pelo paralelismo psicofísico, Spinoza 
consegue solucionar o problema cartesiano da 
relação entre res cogitans e res extensa sem que, 
para tanto violasse o princípio de não interação 
entre os dois lados. A saída apresentada fora a 
de uma pertença mutua entre matéria e espírito 
não dando preferência causal nem a uma nem 
a outra, mas estabelecendo sua inter-relação 
no fundamento comum do qual ambas são 
dependentes.

Em uma releitura desta tese spinozana, 
Jonas chega à formulação de que nenhum 
denominador comum permite unir extensão 
e consciência em uma teoria de campo 
homogênea, apesar de sua relação demonstrável. 
Contudo, elas existem juntas, não uma ao lado 
da outra, mas de forma interdependente, uma 
interagindo com a outra na matéria de forma 
inseparável. Desta feita, a hipostasia sustentada 
por Descartes não resiste nem à análise lógica, 
nem ao escrutínio fenomenológico. Não resiste 
logicamente porque o postulado de uma 
substância pensante independente, que não 
pode ser demonstrada em sua independência 
seria um argumento do tipo deus ex machina. 
Não resiste fenomenologicamente porque o 
conteúdo da própria vida anímica se opõe àquela 
desvinculação tornando inconcebível a existência 
de uma consciência purificada de tudo.

Aprofundando mais ainda sua defesa à 
confluência das duas substâncias indaga Jonas: 
pode algo que é menos do que o espírito ser a 
causa primeira do espírito? Disto se depreende 
sua intenção em apresentar o monismo, aos 
moldes spinozano, integrando matéria e 
espírito em toda a criação sem o que se tornaria 
impossível analisar o vivente e, mais ainda, o 
ser que reflete.

É importante salientar que toda essa 
reflexão leva em conta a visão monista em 
termos substanciais de Spinoza. Decorrente 
desta visão Jonas irá elaborar o seu monismo 
integral. Por conta disso, Jonas irá ler a E2L411 
como sendo uma referência ao metabolismo. 

11 E2L4 diz: “Se de um corpo que é composto de vários 
corpos, ou seja, de um Indivíduo, são separados alguns 
corpos, e simultaneamente tantos outros da mesma 
natureza ocupam o seu lugar, o Indivíduo manterá a sua 
natureza de antes, sem nenhuma mudança de sua forma”

Já o constante na E2lema512 faria referência ao 
crescimento, ao passo que o disposto na E2L613 
estaria voltada para o movimento dos membros, 
enquanto o enunciado na E2L714 se referiria 
à locomoção. Todos estes aportes conceituais 
aparecerão diluídos em seu Princípio vida, obra 
em que sistematiza sua teoria do organismo.

Não à toa, no capítulo 4 desta obra, 
intitulado “Harmonia, equilíbrio e devir” 
emprega o conceito de ontologia com o 
objetivo de responder à seguinte questão: “em 
que sentido os objetos vivos – os organismos 
individuais ou os seres vivos coletivos – podem 
ser descritos como sistema?” (Jonas, 2004, p. 
76). A resposta dada a esta pergunta advém 
das premissas: i) sistema é algo múltiplo; ii) 
o sentido de conjunto presente na ideia de 
sistema consiste no fato do múltiplo possuir um 
princípio eficaz de sua unidade; iii) as coisas que 
compõem o sistema se determinam mutuamente 
de modo a garantir a manutenção do conjunto; 
iv) toda determinação é uma forma de atuar e 
toda atuação implica em certa transformação; 
v) desta forma, a conservação do sistema se dá 
mediante a mudança. O argumento apresentado 
não responde plenamente à pergunta. Por isto, 
a este acrescentou a reflexão acerca do devir. 
Em seguida retoma o argumento de corpo 
spinozano15. Retoma, posteriormente, o conceito 
de autômato de Descartes (para refutá-lo por 

12 E2L5: “Se as partes componentes de um Indivíduo se 
tornam maiores ou menores, mas em proporção tal que, 
como dantes, todas conservam umas com as outras a 
mesma proporção de movimento e de repouso, da mesma 
maneira o Indivíduo manterá a sua natureza de antes sem 
nenhuma mudança de forma”.
13 E2L6: “Se alguns corpos, componentes de um Indivíduo, 
são coagidos a mudar a direção de seu movimento de um 
lado para outro, mas de maneira tal que possam continuar 
seus movimentos e comunicá-los entre si com a mesma 
proporção de antes, igualmente o Indivíduo manterá sua 
natureza sem nenhuma mudança de forma”
14 E2L7: “Além disso, um Indivíduo assim composto 
mantém a sua natureza, quer se mova por inteiro, quer 
esteja em repouso, quer se mova em direção a este, ou àquele 
lado, contanto que cada parte mantenha o seu movimento e 
que o comunique às outras como dantes.”
15 Afirma Jonas: “A ontologia da ciência moderna 
modificou inteiramente esta concepção, tanto em grande 
quanto em pequena escala, ao substituir o conceito de 
matéria passiva, pelo de corpo, que como portador de 
forças positivas (por exemplo, do movimento), e por 
conseguinte, como substância real e independente, 
traz em si mesmo o fundamento de determinação das 
configurações em que a soma dos corpos em cada caso 
representa o ser”. Cf. (Jonas, 2004, p. 80).



63Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

conta de seu fechamento). Uma vez refutada 
a tese precedente apresenta o metabolismo 
como contrapartida. Por fim, trata novamente 
da conservação do sistema, afirmando que a 
mesma dependerá de sua atividade (a atividade 
de autoconservar-se através da renovação de 
equilíbrios em vistas da harmonia pujante em 
seu vir-a-ser; desta forma, a conservação de 
si enquanto atividade contínua seria o fator 
que garantiria a existência do sistema). Ainda 
assim, tal argumentação, segundo Jonas, apesar 
de basilar, carece de maior aprofundamento. 
Contudo, as bases argumentativas estão ali 
lançadas.

3 Considerações finais

Nosso intento, desde o início, consistiu 
em apresentar a teoria do organismo de Jonas 
enquanto devedora da filosofia spinozana. O 
ponto de confluência basilar que permite tal 
aproximação, e consequente dependência (por 
parte de Jonas), consistiu exatamente no fato 
de ambos rejeitarem ao dualismo substancial 
cartesiano.

Em Spinoza tal rejeição culminará na 
formulação de seu monismo irrestrito, a partir 
do qual lhe permitirá encarar todo o real como 
sendo constituído por uma única substância que, 
em si, possui todos os atributos. Dentre estes, 
estão o da extensão e do pensamento, os únicos 
que apreendemos enquanto humanos. Esta 
substância única, causa (necessária e suficiente) 
de si e do real, é Deus. Por isto, tal substância 
é eterna, infinita, dotada de plena potência e, 
assim, de plena perfeição e de realidade. Esta 
substância é, ainda, indivisível E1P13. Com isto, 
Spinoza salva a tese da unicidade da substância 
destinando a pluralidade para os atributos e, 
por conseguinte para seus modos.

São os modos que possuem número e 
diversidade, eles existem e são concebidos 
pelos e nos atributos. Será mediante eles (ou 
da associação de diferentes coisas singulares 
no processo de composição dos corpos) que 
alcançaremos à noção de indivíduo e, por 
conseguinte, à de natureza viva.

Este monismo irrestrito de Spinoza 
auxiliará Hans Jonas na composição de seu 
monismo integral em que conjugará, no 
fenômeno da vida, as dimensões espiritual e 
material. Sua filosofia da biologia, fundará 

uma nova ontologia na qual espirito e matéria 
não constituem duas formas independentes e 
separadas, mas duas dimensões do mesmo ser.

Sua estratégia consistia em demonstrar 
que a vida (ou o organismo vivo) contradiz 
radicalmente a separação supramencionada, 
porque ela não pode ser reduzida à mera 
res extensa. O organismo demonstra um 
comportamento teleológico quando troca matéria 
com o meio ambiente por meio do metabolismo. 
Em face dos desafios de morte dispostos pelo 
meio externo, os organismos (do mais simples 
ao mais complexo) lutarão (ainda que de forma 
inconsciente) para conservar sua vida.

Do exposto, percebe-se que os conceitos 
spinozanos (monismo substancial, atributos, 
modos, conatus, essência, causalidade, dentre 
outros) estão amplamente diluídos na teoria do 
organismo jonasiana (monismo integral, natureza, 
metabolismo, subjetividade...), demonstrando o 
quão enraizada na filosofia de Spinoza se encontra 
a filosofia da vida de Hans Jonas.

k k k



64 Revista Conatus - Filosofia de Spinoza - Volume 17 - Número 28 - Ano de 2025

LIMA. Francisco Vale; FERNANDES, Cléver Luiz. O débito de Hans Jonas à Spinoza:
A teoria do organismo jonasiana enquanto dependente da ontologia spinozana, p. 53-64.

Referências

DA ROCHA FRAGOSO, E. A. O conceito 
de paralelismo na ética de Benedictus de 
Spinoza. Kalagatos, [S. l.], v. 6, n. 11, p. 27–39, 
2021. DOI: 10.23845/kalagatos.v6i11.5933. 
Disponível em: https://revistas.uece.br/index.
php/kalagatos/article/view/5933. Acesso em: 
14 maio. 2025.

DESCARTES, René. Princípios da Filosofia. 
Tradução de Guido Antônio de Almeida, Raul 
Landim Filho, Ethel M. Rocha, Marcos Gleizer 
e Ulysses Pinheiro. Rio de Janeiro: Ed. UFRJ, 
2002. 

DESCARTES, René. Meditações. Tradução de 
J. Guinsburg e Bento Prado Junior. São Paulo: 
Abril Cultural, 1973 (Coleção Os Pensadores).

FONSECA, Lilian Simone Godoy. Hans Jonas e 
a responsabilidade do homem frente ao 
desafio biotecnológico. Tese (Doutorado 
em Filosofia) – FAFICH/ Universidade Federal 
de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2009.

RIZK, Hadi. Compreender Spinoza. 
Petrópolis: Vozes, 2006.

JONAS, Hans. O princípio vida: fundamentos 
para uma biologia filosófica. Petrópolis: Vozes, 
2004.

JONAS, Hans. O princípio responsabilidade: 
ensaio de uma ética para a civilização tecnológica. 
Rio de Janeiro: Contraponto/Editora PUC-Rio, 
2006.

JONAS, Hans. Spinoza e a teoria do organismo. 
In: Ensaios filosóficos: da crença antiga ao 
homem tecnológico. São Paulo: Paulus, 2017. 
p. 325-350.

JONAS, Hans. Matéria, espírito e criação: 
dados cosmológicos e conjecturas cosmogônicas. 
Petrópolis: Vozes, 2010. (Col. Textos filosóficos).

PONCZEK, Roberto Leon. Deus ou seja 
natureza: Spinoza e os novos paradigmas da 
Física. Savador: EDUFBA, 2009.

SPINOZA, Baruch. Ética. Tradução Grupo de 
Estudos Espinosanos. São Paulo: Edusp, 2015.

VIANA, Wellistony C. Hans Jonas e a 
filosofia da mente. São Paulo: Paulus, 2016.

k k k

https://revistas.uece.br/index.php/kalagatos/article
https://revistas.uece.br/index.php/kalagatos/article

